

商家交美以言為裁雖然法固無言非言莫顯故如來五有言類無言不若以無言與無言心法可說平法不可說則是有言不若以無言與無言心法可說平法不可 年而末後指華以示大迦葉為諸佛不傳心印正眼法 法可說乎法不可說又奚以言為昔如來說法四十 EL C 翻無不容淵乎微哉至矣盡矣然則今日尚有 禪宗正指序 何法

耶無如去佛時透末法增城正道宸襄習佛法

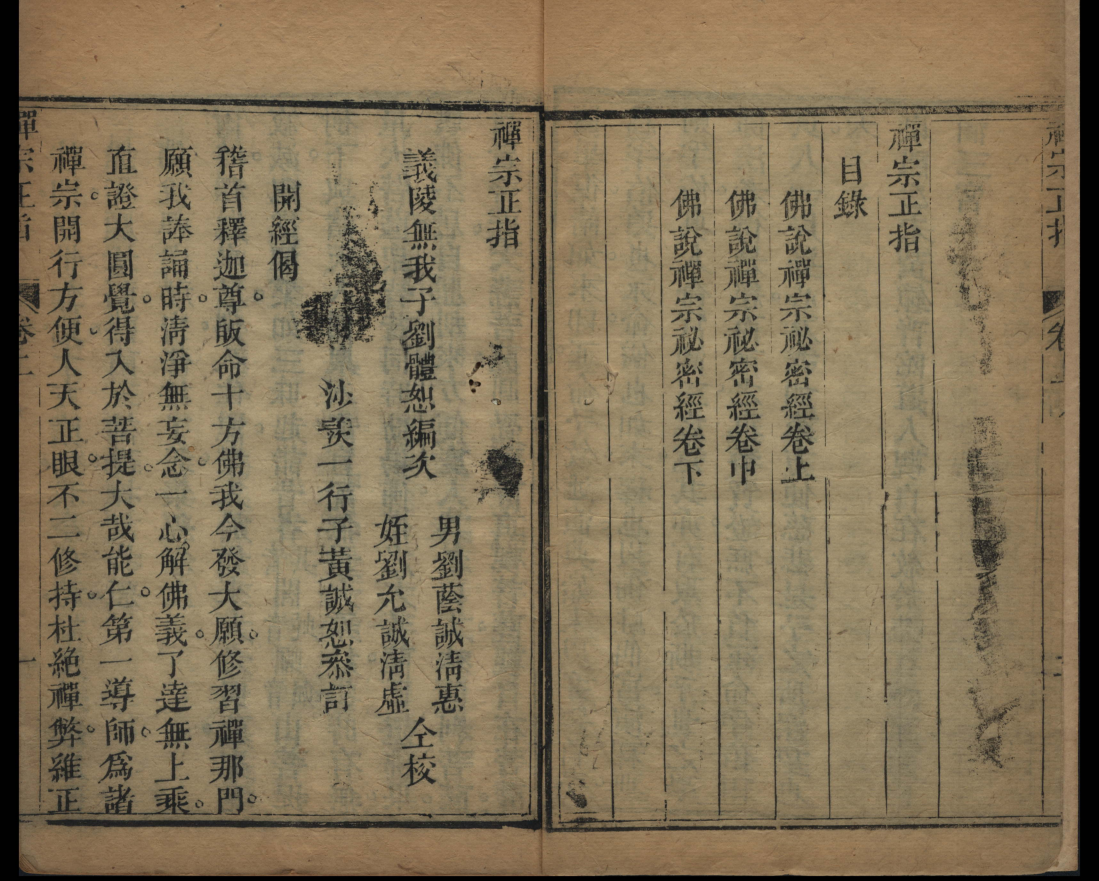
人海算沙 為請佛宣演禪宗秘要如來嘉我誠慈特允其請爱於 **今淺言之昔之所称言者而今顯言之務期人人共睦** 人道場敷演如來禪宗密義凡昔如來之所探言者 甲午冬時刺弟子阿難陀降神於鄂之涵三宮子佑真 水命学佑兩真人者 未凡兩度飛錫降等予亦親為養動其事核點享有 快了然不復有入海算沙之弊是經始於甲午迄於 契佛無言之祕而止決不敢語一疑義貽誤後學 而我佛 如來正眼造藏不可復問曷勝悼哉 憫世禪宗流弊發慈悲心屢詣靈

演學復請如來印正命予敘述演典始末以并經首三 思字竹道也永命儒也如來釋也以佛駐仙宮演釋典 則学佑真人命官涵三之意其亦有取於斯乎世之學 法者得是經而誦之真然實證無不負永命写佑 人一片婆心及我如來方便慈悲是子之所深望

1個三宮

熙乙未黃鐘許吃道人觀自在飲於楚江城東道院

文艺序



普賢菩薩大書菩薩圓 寂滅忽從涅槃如三味起詣昔者 其間 量大菩薩衆皆昔同時 涅槃如三昧起聽佛宣 大勢至菩薩與如是等諸大菩薩皆已外經示叔亦從 **藐三菩提是諸弟子亦** 佛不居自歷封來 時釋 下與諸天人四泉八部宣說無量大乘妙法 如來之所授記皆得 0 天王等從空而下亦來聽法復有尊者摩訶迦前 門超世 說 耶迦葉那音 禪宗秘 迦牟尼佛外住 原增 泉生普蒙化度一切諸佛菩薩 照三千大千世 日照從彼東方世界見如來說法 福農諸 無比十方瞻你我 密修證 提迦 方 天 說大乘盛妙法復有諸 諦聽摊護 界六種震動爾時東方 覺菩薩真觀菩薩觀自在菩薩 便度人其名曰文殊 助揚佛化之大菩薩已 涅槃入於如 在會聽佛說妙法大 作 葉阿難舍利弗等諸 了義集經 佛 不退轉 今頂禮詞受是經 卷上 來大 於 經 蛇音 同聲讚 阿 光 音目 師 。倔 時有 弟 利菩薩 藏究 證佛 一级 有 照之虚 經 羅 願 除

說。 從被清淨 如來而 今當諦 作 國 土來說娑婆世界者閣崛山菩提 聽 偈 曰善哉 釋迦支為衆宣妙法 願 如是實 樹

爾時如來告日照菩薩言善男子汝為如來說法 法名 乘經 國土 刦 根清淨故乃至玉蘊清淨塵界種種一切清淨 中有 爲 名 而 無量義身心清淨故成正覺覺本性 阿耨多羅三藐三菩提彼佛於時 來騙我法中稱讚如來善男子我 佛出世名曰無量大光明如來 修 憶、 故六根 捨 往

佛。於一利 諸衆生法 言喻性海光如來聞是說已通達無礙 第一法深而不礙 大慈悲瞻仰如 足善逝世問解 佛道已坐祗 光明佛授記性海如來而作是言善 號曰無量化度真如性海光如水 那頓解如來所 乳流傳編十方利察於時有 陀林爲諸天人演說大乘 來求說妙法於時彼 無上士調御丈夫天 如彼朗日照十方利 說第一義語 佛 應 師佛 化度 供 佛 經名無量義教 爲說第一義諦 男子汝於如 自佛後遶旋軸 一菩薩名曰廣 0 細行至今成 聚生 偏 尊 知 明 無 時

於無量億封廣行菩薩道 於我為 編頂禮大光明佛而作偈言廣有大乘法能廣恒 授記 如海無所量我誓度衆生方成真正 沙

幾封佛言善男子性海光佛成佛以來已歷無量封 爾時日照菩薩自佛言世尊性海光佛 不可言喻於今現在法身清靜常住 然無為然亦未當不為為而不為是 如來清靜法身常在不城善男子彼佛國土清靜無 以者何真如本性無所作故無所住 0 0 不滅善男子彼 0 成佛以來於 此性海光如 故無住無作是 0 。佛

踏天人演說大乘經教諸菩薩無量泉 得阿耨多羅三藐三菩提日照菩薩重 經聞即解悟不 性海光如來說法何者為本一切法門以何為宗我今 說法善男子汝今欲見彼佛及佛國土 妙法復有一切聚生每日晨朝以香花供養佛前熏修 其中復有無量化佛大菩薩象宣揚性海光佛所說 斷一六時中聽佛說法自然不犯律 無量義即見彼性 0 取於相是故性海光佛 海光佛登師子 清靜但發大乘 成佛以來常住 儀又於佛所說 白佛言世尊 生聞說法要 座菩提樹 0

法以來 法皆空 男子法身常住色身不住常住者 修 有相相 眾說 要佛言善男子汝為末世衆生乃 是了義大乘一切言論彼佛盡掃不執一法 善男子性海光佛其最 法為向 切線 諧 功德佛爲汝說如汝所 佛歴恒沙刦 爲 佛國土大菩薩衆何法指 大泉詩 惟願世尊為我演說亦為後 大 斯 見 塵 於 法 倚傍 從 皆能解 今現在 如 滅 性 經 上諸佛相傳 何 自空 來 生取法取机不為 則 佛 名 佛宣說佛言善男子彼 是佛身滅 日 佛 說法無第二義了達之士聞 無量義彼佛說法 脱苔薩 非法滅 其菩薩魚皆 脫無所障礙 相傳是義不改日照菩薩自佛言世 心 砌 0 問大菩 白佛言 者 空法不異法 EI) 師 承 爲 則 點 屬 了義大 無所攀 在 彼 已自明 世求佛道者 世尊 能 何住何不住 以。 幻 薩原何住 無量封太 問彼性 化 生 李 性 證 法 性海 木 不能 。本 乘 海 援無所執 爲 願 0 滅 佛宣 性 光 此。 本 其彼性 海 光佛修 通達 不住 見自本 何 海 佛。 其 何 即 何햃 得 光 相 不住 說 頓悟其 以 佛 知 佛 何 海

尊若在 い外道 能行持不假言說自能記憶能 精傳法罪為彼一佛法 腐 點 醪 清靜法 解 手萬億對不斷本元覺 1 水在苦提樹下安坐道場於彼 佛言善男子性海光佛修持種 可說為 山 我宣說佛言善男子汝 力無可倫者吾今為汝宣說汝 日照菩薩重白佛言性海光佛 毛馬 脫法 楊 海光炽水趣菩提樹安坐道傷所轉法 圓澄湛然瑩徹彼佛修習種 可 佛化滿恒沙刦 頂 侯王侯中尊現 門得成正覺遊踰 思量在白衣中白衣 汝說善男子彼 不可說為有 明王佛出家修道其後 禮性海光如來佛所 那 相 不 明心地 佛 染不淨 彼 種 問 爲 無相 種 佛 輔 如來 十地 身 中 力 佛 所 即 無畏降伏隨 惟 斯義世多不信爾當 尊若在士庶士庶 佛法 再歷多 種法門而 ED 隨在圓滿 種法 證 日照菩薩 於末法泉 修菩提時所行善法 可 兩忘一心佛道 爲 原世尊無遮大慈 垢不 圓明覺 佛說是人成 0 可憶 門不假 中修 刦 輪 念 自佛言 如 值 習 性 生廣 說修 爲 然制諸 如 門宣 佛 來 爲 佛不 得

著之心修持百千萬億 爲諸衆生普演妙法不向二乘小 佛言世尊彼佛 然泉生咸悟 爾時世尊攬七寶 放叉 一乘教諸學菩薩人得 覆蔽本 助佛宣妙 如是 三妹名 室故 佛性光明能 如來藏三昧 無可量無有邊 如 性海得六通力十智慧力 來覺性 可思量 無 所 月 法廣 道場 以彼 輪中 量億 佛乘證大菩提登 日法 名號何以 華三昧金 如是等無量百 偏一切世界如彼 天世 度恒沙泉悉皆成佛道 說 覺性 佛號性海光不明則暗暗 儿普告大魚言善男子學 刦 於是世尊重宣 修持禪 如大海水 法 師子乳彼土 間所有悉照見故又 母 既蔽則失佛 陀羅 阿耨多 爲性 0 那門有 剛 湿 尼。 海光佛言善男子彼 三昧 此義而說 羅三藐三菩提法 四 槃 果惟說無上大乘 可 0 種種三 菩薩眾成 満月能 萬億三昧成等 性善男子 量故如海 無礙力坐菩提 路日照菩薩重 色身一 0 總持無 則總 如 昧 臉 偈 坳 燈光能 切果 普光 礙 佛 煩 佛

昔來 來而自佛言希有世尊乃現如斯祥瑞光專世尊我知佛說法有此異瑞從彼世界來至耆闍厕山贈仰 量光明覺 世界皆由如 佛言善男子佛 非 等 彼 於 佛修行功 爾時世尊在耆闍 切疑 何所 處 加 飯 性海光如來去 一切菩薩舍利 未曾得見如 正省 放 城。 來 圓 淨琉 因緣從 網能 學 慰 法 下無不 道人 悟 中 飢 璃 德已一時佛頂放無量光 消 來 有 實難 識 玻璃 大卷上 0 有 所 先 何 性 自 0 覺照 斯光 無量 照者 不滅 性光 切障礙能 無有隔礙、 佛 而 弗等諸大弟子信受奉行 本性見自本心是則真修 **崛山宣揚妙諦** 要明自本性見自 又 修 0 如 不遠如是在 0 照與照 解 異世尊惟 諸凡有見皆無障礙 如此三千大干世界無 明譬如有人 人立門 佛 0 脫法 果欲其成就 除一 爾時有 門能 者 外欲 0 圳 願 會一切天人 爲 解 演說此光何 持一燈光 時 . 觀室中 本 諸原生說性海光 編照三千大干世 一菩薩名曰大智 沾香港清音 心汝諸泉 同 圳 艦 斯有 行路 頂禮 砂 照十 縛 有 成 阿 自 隔 闇室 能 修 飯 即 减产 見 砂 退

學大智菩薩自佛言世尊何為解脫法門惟願說之佛 光亦復 在 復次大智菩薩言善男子佛有無量解脫法門汝等當 非 相 人 。弗音 如 彼燈之光如 光自何生故知燈光非本然有非因緣生如來 因 干何室之光却 如 也 性 尊 此 燈 之 光 非 因 幾 如 是 善 男 子 彼 闇 室 人 睹 斯 緣有未 如是 爲祥瑞 有 燈時彼暗室中何以不先有見若光 所生佛言如是 一芥子何以能照 從燈出設室非燈何 0 0 因緣 斯 燈 如是善男子若彼 0 光疑以為祥瑞木 一室彼燈與室自 0 離 因緣如 以有見設 何

言善男子衆生獨於生死海中汨没本性染著 夢中人見夢中物 颠復貪著不能暫捨知四大一 壞我為何在我不是我真我 要中物了無所有故知一例幻化境界非本來有皆是 色身是我逐利逐名不知四大無常五陰齊非有惟 如此等衆生不明本性真空惟著色相認 六根從彼六根受其六塵以此六塵迷自本性流浪 如桎梏 人經年界月了無解脫如海波濤時起 0 0 而認幻 爲是我 為我

性 來解 切前塵 人寂滅道 脱法 是影事能 悟佛性? 門自 发 解其縛 了無里音號 佛 知是人決定成佛 解粘釋 縛。

向六波羅蜜求佛大乘為度 恩愛向佛皈依使此心不真則爲虛妄之因因既虚妄 復次大智菩薩言善男子求佛道者先要發真實心。 則 妄果從何來故知學佛心不真實雕依 其花果從何生 不能成其功行譬彼花木花既開放則能結果若 0 如彼空花非實樹有雖名為花終是虚 一切生死故出世間搖割 佛式不名佛子

提獎大泉皆佛之子以佛 功行何者非真心所辦果能發真實心趣向佛乘而不 何以故以虚妄心不能成佛道故汝視如來所修種 爾時座中 正覺決無是處何以故 此心所造如心佛不現 門世尊彼六波羅蜜為學一法耶為學各法耶惟 有一菩薩名目 而白佛言世尊凡人修佛法者何 0 金剛藏 則佛說是人決不能成正 爲師使諸學佛道者不迷 一切世界不能一心 0 爾乃大泉之所欽 0 者為第

性佛言善男子凡人學如來法者先行六波羅蜜法

證菩提 菩薩道如趕途然令人客遊思歸或千里萬里及百里 六波羅蜜雖次第盡 數十里地雖極勞苦不敢情緩縱受疲倦務以到家為 我恬然忍受無厭惡心無報復心如我昔行忍辱行時 擾湛然純淨外無所人內無所出心於持戒而即能定 忍辱凡諸衆生學菩薩道先須忍辱毋起與恨任人辱 自己返觀音我本性中有照有覺一切外物迷惑不得 者衆生本來覺性人人具足只緣衆生述駁失了不能 大安穩又如舟行到岸中流極力撐駕以到岸為率不 水不著一塵於波羅蜜無有欠缺自然能修戒行次 如是精進佛道遠矣次即禪定善男子禪定者心無動 是爲智慧降伏 節節走解亦無嗔恨是名忍辱次即精進善男子學 行不修 頭功行 不離。六 忍辱而即能定 所 以者何蓋菩提 0 根 則失一波羅蜜故知學佛戒行第一然 0 能成就不假勉疆而亦未始因任自 不即六根不外六塵不住六塵 一切煩惱制諸魔道皆仗此智慧出生 故謂禪定次即智憑善男子智慧 然亦一時 0 真性雖各各具足不假作 0 0 同修菩薩修是六度。 0 Ó 如清

為無所分別世尊意彼三乘為因衆生資性為是佛法 其修證脫離火宅故爲小乘根中者授以因緣法使 來說有三乘鈍根下多難以大乘法語之故以四節 佛言善男子學佛道者視其根性以彼根有三種故 原有差等世尊既說法無可說何以又有三種區別惟 弗等僑陳如諸比坵皆得作佛何以故入手雖殊歸元 得證二乘若彼上根之士但授以大乘然此三乘雖 願如來爲諸後世眾生學佛道者明白宣示不致疑慮 諸念若此念不除則是不能佈施善男子此六度法用 **捨財物非給血肉非給外物乃是捐藥一切貪妄名色** 三種究之下根一悟不異上根故如來昔曾授記舍利 說因緣法爲諸大菩薩說一乘法然此三乘有所分别 野苑中為僑請陳如等五比近說四諦法為舍利弗等 爲後修行佛道者說此六波羅蜜法教諸學人無令欠 雖各別其實一致如不著一相則六度全超爾金剛藏 处海成菩薩道次即佈施普男子我此佈施法門非 爾時法盡菩薩即從座起而白佛言世尊如來昔在鹿 有一不修佛道遠矣 0

弗假使如來不多到修行真一不二法門欲成如來必 王佛教我不一法門我於爾時即能信受依不一法門 諸佛亦止此真一不一法門教導衆生坐諸道場梵音 修行故我所修習皆是真一不二法門歷却以來三世 所授記善男子功由自修法惟師授如我昔在威音王 清徹出和雅音如師子吼震攝一切諸惡鬼神悉能降 時無有異也 不可得汝舍利弗在我法中親爲如來長子爲如來之 真一不二法耶佛言善男子我昔於威音王時彼威音 得度至彼岸已則無分别故如來雖以三乘引誘東生 法門為即真一不一法耶為是三乘之外别有一乘是 無一善男子如來常說法惟一乘日二日三總屬權設 疑佛語攪亂即從座起而白佛言世尊佛背所說三乘 方便如彼渡海或用大寶筏或駕小舟有各分别而實 爾時舍利弗聞佛說一乘無一之義恐後世學佛法者。 血聚生不解如來方便法門妄執三乘以爲實有不知 人佛乘 一且多立三何分乎 一切諸魔外道如是修行歷恒河沙而成正覺舍利 先 

先天神太浮明 能言三乃 不染之本禮 化而神 无散祭 好完 若 茶茶散 佐清本を一元亦 附命言惟佛 此形面去神 是汝法 以不能 法究極 彼熟眠時 前間如 敷演 無聲 復次舍利弗如來有無上大乘實佛佛相傳祖印 向如來法爲不虛謬 頭再進一步 從 相譬如太虛 **小成譚空則為頑空著相又為查岸不空不實於如** 耳鼻舌是實其能視能聽能與能嘗一粒種子 因衆生只知佛法是空而不能解了不知空 須爾佛佛心印惟此為最上乘第一義雖名上乘終屬 方纔建立世界法空不空亦復如是汝但諦 ピカー」す 何來死從何往一粒之中能藏世界一芥子內能納 斯義破諸妄念除一切障滅一切法則汝舍利弗 無可言說故謂之空汝當諦審諦觀一粒種 謂是一義倘惡言詮一字不立是真了達百尺竿 身五陰大塵皆爲浮妄舍利弗爲諸後世衆牛 向人言語故知六根外相復有真空此真空者 細微方爲了義使法不空中有實汝舍利弗 來法為是汝舌能言為是汝口能言如是口言 0 非是無口何以不言彼命終人舌根具在何 妙乎微哉恭禪了道不於此處下手歸於 是空共中却有日月星辰 0 一等主義語 3 江河 中本 觀自身眼 却 無形 相 白

四甲五八王山日 中金屑終屬障礙善男子汝亦未解佛所說是爲誇 使後 說義無非方便故如來常說種種法 所說法本自無為而無不為為無所說旣無所說 為有諸衆生能信如來所說義不不也 爲無爲法奚但 名無為尚是有為說名無無亦是言論皆為塵垢如日 方便中合妙義如醫治持病多諸 說是為有法一為有法便是那見不知如來第一法門 男子如來今日在者閣崛山實無所說即在 提 以及諸天宮殿並詣道場皆無所說。 為謗法謂如來有所說法即為謗佛失佛種性如法可 耶彼泉 謂 妙法菩薩言善男子如來自 世衆生生疑惑心致起謗讀前失佛種性佛 世尊告舍利弗已復有菩薩名妙法 爲 山排 執 向 向所服藥則無是處故知如來今日所說 生 佛乘者說是大乘經世尊我昔 有所說法即為謗佛世尊如今所說為無所 一颗沒土 步发 不解如來所說義必多疑障惟願宣說 無為。 無亦無奚但 然清靜法門 方藥病即痊愈病 門方便第一然 無無無無亦 假使有法 世尊如我 開佛 丘 師而白佛言 祗樹 可說 無 則 自 言善 袁 說 即

色 信受依義修行則然燈佛必不與我授記善男子如 當得作佛假使彼時我於然燈佛所說種種法門不 修行無有疲厭故然燈佛與我授 修習種種難行苦行我於一切大乘 妙明心圓明覺性故如來無 決無是處如飯百食人必由多飯 爲學道根基 昔日所得佛法 爾時佛告大勢至菩薩言善男子如來昔在然燈佛 來在雪山修道時只有六年遂成 爲第一之法善男子第一義者即 義諦有宗通說通二種方便善男子宗通者於如來的 積累盖男子悟由頓悟功由累積 復告大勢至菩薩言善男子汝等當 止為凝頑自失佛性。 佛義妄有作爲是爲顛倒衆生 雪山苦行不起於座故如來 飯 他不有是理善男子學如 如 皆出我積到以來功行善男子勿謂 我在然燈佛時無 所為 是 方能至飽假使 拾自家寶向外求索 今日成佛原非 來法務以勤積 若不積功妄希頓悟 有差別以 正覺皆為易得 記作是言汝於來 法即是無所說法 眾生各各具足本 知如來所說 經聞即通達依 是風 因

落 一 邊 能然究不知圓明覺性須由自證執文字解究非第一 義論善男子末法象生如此兩輩人正復不少故如來 說方廣播經遊解如來有所說法於如來第一義語不 教諧眾生讀誦甚深經典當如說修行又說猜封多聞 座起而白佛言世尊行佛道者須如何不犯律儀如 爾時世尊告大勢至菩薩已復有菩薩名曰淨明即從 不如一日修習無漏交濟為功方是如來中道了義 言文字之所得盡善悟之士因文求義因義力行人 善男子習宗乘者但得少為足遂大我慢俯視一切謂 貫通於本來覺性漸能悟入一旦功夫純熟皆能解了 小染清淨法身惟願世尊宣說知所持守佛言善男子 此說通者校之宗通固若有閒到得成就實無差別若 如我昔日所說第一義經雖有言說其中妙法實非語 天星朗現頓悟位微本來圓明覺性豁然了達說通者 **取本來**圓 與諸佛頭旗不能成佛正覺又如說通者但執如來所 一義諦無言無說佛法靜心察究不執事理障礙惟窮 明覺性如我昔在雪山修道無有言說一 日

自太學 誦如來所說種種戒律 語言動作之類有入萬 禪那各種差別修習正宗說已將罷法座 稟命欲其各各不犯決無是處 如來有種種戒律教譜 時在會中有一 儀 於佛所說無有違犯便是清淨法身 犯 上減密法要一切大乘真一不二修多羅了義開蔵 爾時世尊在耆闍崛山與諸大菩薩。 縱失則身無所檢身無所檢則舉止動作皆達律儀律 耨多羅三藐三菩提必不能得何以故心縱逸故心 知眾生著於外見而失佛性則自失清淨法身而於 所法守臂 子戒律雖多戒心為上心君不戒則六根百職事者無 既違則雖著如來衣誦如來言不名如來弟子善男 一律 佛法 如來親知是人決定得阿耨 而下十方諸佛諸大菩薩普皆來集聽說法 如長者持理家事而自昏述彼門下人無所 門亦有八戒五戒種種 一菩薩自東方來詣靈薦山其一菩薩先 四千細行菩 學法衆生依 而心實不能 諸大弟子宣說 奉持不犯 陸大戒初學小 無所染垢 律儀依教尊守 如 多羅三**藐**三菩提 來戒細 一爾時天。 假使 闡 。切 便 口

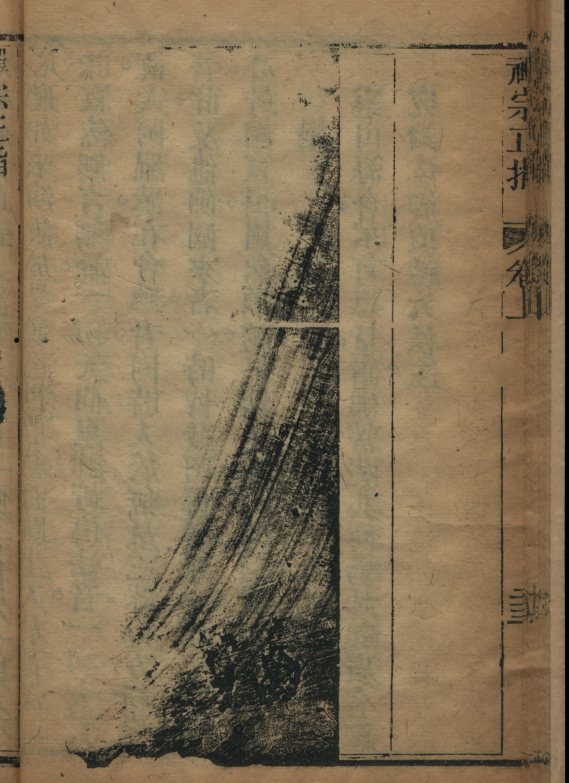
傳我 生自摩騰竺法蘭二比坵傳我教典交字自後歷付大 問汝汝此一身 相爲是無相若 阿羅漢分真應 附大迎葉傳我祖印一·切教典文字付與阿難震旦衆 身應世復為如來之所授記其一菩薩名曰證果定 慈悲度人爲念亦曾學佛法 揚如是三請不已佛言盖哉汝乃捨汝阿斯陀仙行而 曾修習阿斯陀仙人為震旦之所宗仰雖登仙果專以 聽說法要即於座前諸佛開演無上大乘經認復諮詢 王菩薩佛復授記為釋迦梵鎮如來其一名 如來禪宗正諦善男子如來秘密正宗於未寂城屬 切禪宗流弊慇懃禮請惟願如來無遮大悲爲我宣 佛復授記為圓通文尼真如亦是一菩薩亦在會座 心印今又 生迷失者多超 骨豐 投地 峰 化流佈東土顯大禪宗則自菩提達磨 慇懃 何須請我如來開演一菩薩言如來正 丹鉛汞 有相者則可指摘妆試觀汝身內 四大和合幻有六根汝此五行為是 C 勸請佛言善男子汝昔修阿斯 悟最少惟願慈悲方便允我 鼎龍虎交拼音 0 0 0 門勤修梵行自無量刦 0 爲汝仙行我 日光圓 所請 何者

還畢竟無畢竟 汝歷却本來真 母 此三種藏於何 求功水火安希 說水說火徒 **虎**汝試 **不灌其根但灌** 成烏有善男子 水何 人精氣神疆 本然有為後 何 腹則汝未生 母所 是精 以有煉又 亘古亘 一一指 固氣化 竭 生 假 又 0 枝葉根 何 **今不**曾增減汝之五行 向如來若是 教典氣聚而生氣散而死則 肉 此 壯 實中還畢竟虚汝此 汝習此三種謂修命根 何 性非後來有波試論審汝未生以前汝 處為是藏於母腹為是藏於太虚若在 **圓覺決無是處叉善男子汝修阿斯枝葉根本一壞枝葉隨凋不降伏其** 各相若制一心。 汝四大假合法無有實汝試諦思彼 來生如爲本然則不容煉如後來生則 神還虚求長生果如來問汝汝精氣神 0 之身則 為 以無言若在太虚 而忽横奔矢聲謂是神虚謂是氣 四大一壞汝精氣神歸 金 公何 汝 無相 四大一 則無事不辦譬如灌 母。 則此五行畢竟有 0 離 則同空體 四大 何 如來 究 止 爲黃夢何爲 0 歸 於何所若 問汝 離 何處故 汝精

常在汝身常 運行處是氣汝謂日月精氣淌有所分别為無所 不名大道若彼 以圓明覺性為 如電光閃如 覺授記我 界生明了此心見了此性口不言命命在其中 所修命歸 具心見自真性 不減汝法教諸 目爾之後常 爾時定慧王菩薩言世尊我憶往昔封中廣行陰隱 男子人身三寶亦復如是但制其心三者俱有 心妄覓三寶自失本性 件 方便以忠孝爲本 生常在 因 本心脫離苦 風孽自蜀歸依 於 馬城 何 隨 在 譬 彼日月光處是神能 照處是精其晝夜 如來發 空靈本 中焰 鎮 處。 若汝身常 水長生者但以保守 則神氣自固精不枯朽如來宗 最上一乘則欲求長生只是延年方 趣 如來 若 如來授 利 汝性 終 性與天長存 世尊由我自悟本心空無所 如來洗我風垢救除嗔恨 人濟物為心三干功滿證 明本妙明心圓明覺性直 何能直 中本 在者 收壞縱經干歲終於 記載 則汝 然圓覺歷恆 證如來大 為證果定憲王 四大如 神 典 氣精 日齊 圓 沙 爲 明 刦 不言長 但 分别 汝

設不涉機鋒而問佛第一義諦佛言善男子我所修禪 家授記現今證果圓通世尊我所修習不離自性成 能生萬法當下見自本性毫無罣礙至後親近我佛 龍大覺示我禪宗指點歸一我時言下頓恆真空因悟 終南山修習伯行被導師教我升降水火丹鉛抽添我 時依法行持功成白日昇天因遊方諸路得遇應真黃 上道 五行八卦雖立種種名相精氣神雖分三種皆我 蒸穀芽欲其生長致成嘉不必無是處 以養其神爲是四大立踏名相若制一心則本性 身終歸敗壞而我一心無有生滅佛問五行名相世尊。 壞真空法 故能随佛左右親聆法音由我一心向正從封至封 禪与卫排 於是圓通文尼亦從座起而自佛言世尊我憶往其 無分陰陽水火交濟豈外一心拾心求道道果難成如 五行非有假設名相爲教衆生說有五行其實本 一無二何致五種分别惟就四大說路方便保精 菩薩重復頂禮如來豁以禪宗要旨并修習真 身不由升降水火而自成聖朐世尊此四大 0 圓池。 煉氣

心聽如來演說於是說已世尊結跏趺坐入於甚深三 其實言語皆屬幻化善男子一切蠢動烏飛冤走魚遊 宗離一切語言文字爲指點學佛道者遂有語言文字 來宣示第一禪那要與杜絕機鋒汝諸善男子各各洗 世界不可思量但得一知半解遂自認為真正禪那 在陷默棲在山皆是本來佛性又如蚁蠓之屬為物最 若薩及他佛國來者一時皆發阿耨多羅三<u>義三</u>若提 薩 阿羅漢不遭後有佛說是人良可數惜善男子汝欲如 不得成有佛性惟彼修禪那人不解如來禪宗極後 無所言說假使必待言說而後飛走飲食則一切來 小亦知渴飲甘露善男子謂是此等衆生有所言說為 味寂然無言無說一切天仙鬼神**岁**俟法音一切大菩 心好佛宣揚肅然頂禮各歸法座聳耳信受 究論位鄉頂禮太法王 靈川海會不可思量踏佛菩薩共稱揚妙義廣合藏 大阿羅漢在會聽者同時入於無量三昧他方新學 0 0



禪宗正指

義陵無我子劉體恕編次

男劉蔭誠淸惠仝校

姪劉允誠清虛

沙羨一行子黃誠恕悉訂

佛說禪宗祕密修證了義集經卷中

爾時世尊告光圓自在併定盡菩薩言善男子汝等乃

傷窩諸泉生演說甚深經典世人不解如來所說第一 能諮詢如來 禪宗流弊 今為汝說善男子如來昔在道 義諦如來教說我言第一義諦要假禪那修習不修

%不落頭空善男子如人。 代佛祖與我不異我自然無有生死究竟涅槃佛所說一句話頭經年累月但得一知牛解遂謂我大徹悟歷 子如此輩人亲法甚多不知徹悟之後倘有功行何况知彼祭禪人未經大徹大悟自倘未了何能度人善男 或言我在某禪得法某人是我所付某人是大善知識 某人是先佛轉到應度某人世間迷惑衆生遂謂某 經不必讀誦一切義句不須孫學妄想顛倒不復精進 然悟現今成佛在某道 落機鋒如此輩人流弊不沒其一弊者抱定一則公案 馭 之所授記有人告言禪非坐得彼必不信悉相譏訓墮 如浪裹舟身不由主虚 不知非遂謂我是學佛法者我是如來長子當爲如來 尚未到 如此等人名為坐禪本來不究不名為定如風中柳 坐不即於坐心在定 、鼠善男子禪 極處如何自 場說法我等親近求其指引 故應諸事物不動些子不應諸 其心散亂如馬馳平坂 謂了也善男子此二種弊止言 **今學人有二種弊一者身雖** 死虚生雖坐何益而此坐 定者不入不出不內 尚有功行何识 不可控 人倘 離

罗公山

證心生歡喜言我是真正禪那我 善入定我於定中 性通達悟解超奉然其得牛自足不肯十進與人談論 受其害迷誤後學佛說是人最失種性有一種人或根 祖泉生不知誤以爲活佛出世如是延及衆生信者遂 至某處某佛教我法要或至某天宮見某佛說法積 雖無過謬然其棒不成棒喝不成喝令彼求佛法人謂 不悟魔軍人其靈府擾亂心君逢 如何某棒如何致彼學佛道者認教為宗將宗擬教 言佛法原止於此或有種人不明宗義強為分解某宗 諸佛同在棒柱子頭上立要見如來方許一棒一喝 種境界彼人不知誤以爲佛來接引或大菩薩與我同 棒一喝未當其可便是機鋒若是真正大悟大微只 復次二菩薩言善男子我所說禪那流弊細分一弊之 中復有數種若初得一定或生歌喜便有魔障現前種 爲過謬若機緣未熟妄希大悟只是妄念所成坐破禪 一棒一喝都露如來全身如來在棒柱子頭上立三世 床了無筧處 という 分辨一弊之中。各有幾種流弊說不可盡。 一一一一一 人便爲一味呵佛呵

心性 萬法皆空萬法既空一法不立仍還太虛太虛無相 弊要去其弊先澄其<u></u>慮心慮既澄萬 有 稱心性是有畢竟無形心性是一二 無首視之無形無名無聲無古無今 月昭明非日非月不水不金五行湛寂香香長存葬之 來修禪法門何會行到此一輩 較量既已失宗併且失教逞用知解枉使機鋒究 は万工者 不同然亦於本性禪那究未了達 何分天地共光山海一水寧然禪了道達此為真 0 0 人較之前所說弊暑 乃假名一且不有 何心可名何性 綠不染萬綠旣 因其未達致成禪

等今者快得善利世尊緣何使諸學禪那者不落流弊 能達此義是最上乘 指示無災傾依此恭 <u>阮</u>塹佛言善男子我 稱爲聖佛號世尊天仙大道非此不成一落禪等萬封 **附時定書菩薩即從座起前白佛言世尊快說禪病** 沉淪三途惡道輾轉 俱雙忘靜與靜者同時寂滅能所兩無形相不存如 不定者假禪習定 無停佛號大覺亦曰能仁禪宗正 習坐臥流行四威儀中無少無增 此法門本然清靜非定故靜為諸 即靜在定即定在靜定與定者一 0 0

といれる

摩他竟止靜三摩体提如幻禪那寂滅三種法門隨修 定不知此者拾動水靜棄擾求定一人動擾即不靜定 爭論善男子汝見世間衆生有以幻化為佛事者此是 別逐致種種流弊分門別戸互相譏訓機鋒相觸致 種謂之禪那 真靜真清靜者入諸市廛心亦在靜心真定者罹諸 旣不靜定則先時所習禪定究非真定所學清靜究非 鄭心亦大定我昔曾告阿難大定楞 能嚴修習禪 修如幻三摩提法有專以止靜爲佛事者此名奢摩 門路便知種 復次定盡菩薩言義男子我方便法門有三種修持會 此取著之心便不靜定種種流弊如何斷絶 心所在則不須别求清靜故知心本靜定取靜取定 要談心心君抄越何由得靜其不靜者雖坐亦動能 是 民 E 自 種惟佛三 水亦如皎 有以清心宴坐習寂滅佛事者此名禪那先辨修 由中道 種同修無所分別今世學法衆生概指三 名已無辨實置無殊因入門不清塗徑迴 月心不於動何慮不靜心本無擾何 性種性既辨佛所修法專一不一用心精 不失岐路不逗音中途何生禪弊生禪弊 野紀日 五

**獲大利益如何使諸習禪定者得入聖證不落流弊** 與人說法雖無大錯然其一棒一喝皆不直捷諦當故 男子此妄想者皆由積習結成初坐禪時即言我 言善男子習禪定者先除諸妄由妄想故障菩提路善 法我決成佛不 爾時光圆自在菩薩言世尊所說禪那流弊我等今 露機鋒此禪門正法流為禪弊如來助佛道法無非方 便一心禪靜諸弊不生 錯不多其後愈走愈遠永無到家之日不亦深可痛哉 物不肯然訪大善知識便如失塗人信步走去先時尚 人由走岐徑 如中途自止逗留不前此一輩人較之前失稍有不同 便近外道皆屬禪病如今世人由靜坐既人專心所致 然亦不能到究竟地位既非聖證便不是無餘涅槃故 人引歸正路仍還中道自無所失如執迷不悟高己傲 便捨急回正 便有恙生或通人世吉凶禍福陰陽休咎若此 念便爲妄想 長日日 學公司 路尚迷不遠如失途人誤走岐徑急尋算 由失中途以中途故便未究竟以岐 知佛者非作得故說言我決成佛 因此一妄生種種妄妄以生妄 日知非

言說中尋 聲言語而 佛事諸佛法 禪定即心是佛是心作佛不起於座說法已畢是名無 種醫物而作佛事有以無言無說無示清靜寂滅而作 善男子對真說妄便有妄想可除若是拾妄求真亦 說有佛道可成若究論本元佛與衆生本無差別何 復欠光圓自在菩薩言善男子諸佛所說方便法則不 佛道可成若有佛道可成者佛語亦是虚妄善男子象 向作佛事有以石中火海中泡如熱時焰如呼時響種 成通套如斯末法佛子最可哀憫 緣妄念所成 妄想并此除妄之心亦無方是本體清靜禪那流弊都 戸無說無示而作佛事若諸聚生修習**禪**定一心清靜 一我昔曾言有以衣服以具而作佛事有以言語音聲 生為求佛 如來所說甚深經典皆為饒益一切衆生是即 忽起忽 作 如 法 佛事衆生受持讀誦通達第一義諦於 門有如是等種種方便饒益眾生善男子 來無可言說之義是名離文字障如 未得謂得未證謂證致棒喝向上一義立 如荆棘林蔓南延滋長善男子佛為象 但除諸妄一心禪寂妄想既淨真性現 0 以音

話 致 法 見善男子勿 起機鋒。交 頭 型 此話 續佛 無。為 既 悟 字。 悲 頭 偏 少 君亦是文字一棒一喝采奶 謂學佛法者必離文字你 燈 歴諸方恭 究 傳佛祖 自己本 來覺性。 FIJ 大善知識 是能於我。 到 於 功 悉 彼 其 期了悟不須 寂 夫 純熟發 棒 称 滅 屬言語其實佛 0 禪。人。 法 喝 之下 中 必 悟 明 分別 先 重 佛 0 智

尊 爾 時座 快 說 中 有 那 一菩薩名曰淨法即從 流 弊被二菩薩 乃能 爲 諧 座 習禪那 起前 自 佛言 者 從

緣相 彼禪弊 來聽法 導 釋說 功夫純 聞 種 機 子佛言善男子諸佛法要我先會說有種 法 。合 國 鋒。說法 者 。又在 調是 水浴 一切棒喝盡不用耶世尊昔在 。馬 。有 有棒喝 時顯說 為集踏 道場 詢 教彼習禪那老一切機 線相 如 來如是 爲諸 0 遇 為無棒喝 有時微說 佛法要不知向上 大菩薩 一棒一喝皆傳 之事甚為 大阿羅 惟 有時 願詳 喻說有時無說 鋒 希 一諸佛亦 天宮寫諸一天宮爲諸一 有世尊 盡 說 EII 不取耶若 然諸眾生 使生 有機 方菩薩 如 方便 天帝

智諸佛法都 世諸佛 無假言說遇人來問迎機開導有迷有 悟頓悟迷者失恭一棒一喝提醒覺路 **豹說微說悉成妙語顯說則直指人心爲眾生本體** 者勿令迷惑失菩提性 此等事是此種人皆為正法後世汝等善護持修禪 爾時淨法菩薩重白佛言世尊如來昔 說法時教諸衆 如今學人弄口頭禪只益戲論如 同一真如此皆實談法要有何 綠機未純熟所以棒喝皆 是機鋒若 來 雕 機鋒惟習禪定 悟悟者全超 喝雖棒不 正 眼法

達如來所說心淨則佛出淨玄旨但執著文字謂言念 間 是兩種方便然彼衆生不解如來所說念佛之義又不 試誇礙修行路佛言善哉淨法汝乃能爲後世衆生諮 佛何以如來又說一切心淨則佛上淨世尊惟願說 淨心立地成佛何必念佛求生淨土若是淨土必須 生惟淨其心若人心淨則佛上淨又說一切衆生念 爾陀佛名號決生淨土世尊若是心淨則佛土淨者。 一種法門無使學禪那人與念佛衆生致起疑惑互 如來如是大功德事善男子如來昔說法時曾言如 000 C 阿

單式正計

罗公山

土者亦當如是今衆生顛倒口雖念佛心不契佛我 其坐禪始念不覺不知流入俗網從前苦行皆作富貴 想憧擾於心貢己卑人好諛趨利倚大勢豪結好貴 空祠洞渾渾默默湛寂無物是名心淨心清淨故則我 佛殊淨土遠矣至於惟心淨土原教諸衆生修習禪定 南六三自 ラネロ 一心不飢利欲塵勞煩惱妄想一切棄捐靈臺方寸空 徒虛語一言 本來真佛道場不染不穢如今衆生修習禪定人我妄 淨行皆從心生種種願力不惟外相威儀所謂諸願非 律儀乃能有禪定不修諸淨行其心散亂善男子如來 來音說華嚴教諸衆生因依如來所說種種淨行不 淨土一俱不然菩提路遠彼自失功德勿誇如來 復次淨法菩薩言善男子修禪那者先要修持淨行 者印非莊嚴善男子若彼習禪定者真能入佛知見惟 佛係我口念不知念由心念念念不雜念念不斷念念 根原心則不淨如何得佛土淨故如來昔說莊嚴佛土 心淨土佛知此人決定成佛彼念佛人惟心念佛決生 延佛佛在汝心汝心作佛即自己色身成就慧身生 一動常自惺星惺是名淨行若彼未法魚 0

除 四 妙明 言語男 不五 入狂 香薩 染是 解。 禪 禪 爾 願 有 解。 由 灛 無 觸 之 所 那 波 風 心。 水 明 心 +0 岸。其 並 者 重 有法 那 別。 除 除 自 圓 浪 可 圓 災災之法 如來 自 爲 浪 故 開 不 白佛言世尊 不 者 命 。除 明覺性各各具足 明 何 右燭岸 覺性 談 澄 止 圓 緣 不 無 可 則 入於初禪 示除染之法勿使 學 魂生梵 復 本 不 知 方得 所 所 者自 入遂失 爲彼魚 還清 無染 妙明 名 自 作 本 坦然 無量 無 本 本 那 淨意 波浪 然 妙 心 性清 修 淨 一禪三禪 却 圓 生。 善 除 清 明 習 正 妙 不 中 0 泪音於生滅。 苦薩 道決成 男子謂 淨不 釈 覺 忽、 是 淨 來 明覺性本自 雕 得 心 明 生與佛 在 受 無 故 若 圓 不會染污 那 如 為法善 自 會聽者致生迷 致染汚 悟 旣 風 如 四 圓 來 明 禪直證 佛言 覺 佛 有 明 正 如 皆 覺 覺終落輪 修 性 五 來 善男 禪 何待 男子譬然 清 無差 種 有 習 性 如 望果 滔 知 淨 分 逐 如 别 無 所 有 悶 所 廻。

我非汝 邊非 子我所說密義究非密義出我所說 爾時座 自知密一切禪定惟水密義斯 可說斯謂之祕 世尊快說如是種種禪 佛 失月指密不在指密非顯喻言 法 。來禪 圓 門何致有狂 正肯 中法 我言論汝自了達倘不可說不可說者 覺心地 身焉 中 如 離 致 可認真禪定者通此密義 度一切 忽深入法藏入諸三昧不作游戲。 有 證 風 少湖自 知汝密汝心非我何 自 知 清實 妙覺不生 本 0 如來喻說顯說 止水性 菩薩名等不等觀 此性 老中 解 則 不染 杒 厄而成聖證 無所 0 禪二禪 圓 一疑障是 除佛言 那旅弊不識密義云 亦 如故修 明無 如 华 三 水 可說者是法 以 如 禪 性 一旦覺 禪那者怒其旨趣一 真最上张無與等解 不由外索不離自性 如是如是聚生本妙 顯密 標 知我密二比不待各 削 而彼 四禪種種區別自 月指認 為人棒 修習禪定密在 從座起前白佛言。 密不在 泉生食 脱自 巨 諦爲密 削 見本 佛言善男 何使諸學 是密義 密密不 老世緣 言 性 悟

自己泉生而不拾離如母護子暫時不棄則我之知 切知見皆是有為有為法者有生有滅惟以 復次等不等觀菩薩言善男子修 尤難故有種種流弊是為正法後世 悉為正見不落邪見正知見者實智慧是善男子世 **秘是為甚深第一義諦今世習禪那者至此地位尤難** 惟彼狂禪似密非密似祕非祕不 如來所說義如來方便慈悲故應度盡眾生 性衆生還須自度差男子自性衆 是我之駅 船若智禪定不修智慧是自失般若般若 此般若者是推煩惱利斧捍禦魔軍悲劍渡 解 若有人言彼禪那人莫不有說光非密義是義不 自性衆生無量無邊要我智慧得度既得度己是由 法中得度故說如來度盡眾生善男子汝 如來所說度盡聚生之義謂言眾生是 無明煩惱皆是我自性眾生 生若 證如來常說無眼耳鼻舌身意此 眼為色率耳為聲引身為法 知心無非密密無 禪那者要行 此衆生有 生者由我 0 不修 如來度不 智悲觀察 觸 一未度 眼 般蘇 則

若真正大禪定人雖人煩惱不為 子皆由不 修般若不能通達如來 所說義語取相執著 度盡衆生若自性衆生未度一一如何得有聖證善男 時座中有一菩薩名曰法相即從座起前自佛言世尊 若是衆生皆屬自性然則如來常 故有斯弊 生又以何法度之惟願如來無過大悲為我宜說勿使 者不虛語乎世尊若是衆生皆爲 使便 菩提有所差別衆生即是菩提不是衆生之外別有菩 加

宗

山

指 度一耳象生眼無邪視是度一眼衆生善男子汝勿謂 若彼修禪 如來常說一切衆生即非衆生善男子汝勿謂衆 **括色身之外另寬菩提藥絕煩惱求菩提性** 堤不悟則六根六塵皆為呈礙悟 如來今日所說是教人藥經外事終日枯坐無思無慮 習禪 為自性眾生未曾得度若此六根清淨六塵不染 不礙六入無滯是為度盡自性衆生方成菩提 那者只期自了致生流弊佛言善男子如來 那者心無邪思是度一意聚生耳無邪聽 0 0 0 0 0 0 煩惱障被是謂真能 自性衆生則現前衆 說自未得度先度 即無一不是菩提若 決無是 生

世界の一個人

列名は

上丘

言如來會說淫怒癡性即解脫性遂謂淫怒癡性無礙 解音如來常說淫怒癡性即解脫性而彼習禪定者謂 宛然不知如來所說淫怒癡性不 佛性以致種種無忌失菩提性如今學人淫怒凝三心 修習禪定先要識得自性衆生以如是法教誨一切是 那有未度者如來皆以方便而救度之寫言汝善男子方便所說皆是真實了義不誑語者若諸衆生修習禪 がピスコオ 了義大乘不為虚也善男子如來說方便法門世多不 故禪宗流弊都緣自性衆生尚未得度故所說法皆未 若是習禪定者自性不度而能度 即 即如來真實慈也若彼衆生開如 必與志斯謂之怒但如澄水徵有一波不謂非浪視 究竟衆生聞者多起疑障不能了悟若如來所說究竟 如來所度究之彼人實自得度 水已失本來若是禪定之人暑懷恚意怒性宛然怒 解如來所說第一義請彼淫怒凝 一起能滅聖境碳修行路其淫 又如清冷蓝雲中靡歷起火皆非 必涉色斯謂之淫 **跳性亦復如是皆由** 併無衆生如來度 來所說深信不疑是 現前來生決無是處 性 所應時 即佛性中

佛古在會諸菩薩言善男子修禪 昔曾宣說斯義而彼習順學者貪著一切義句究不能 妄即便斷除一念所生真妄相依妄除真現修習禪 助道之法所謂止觀者每於靜恭之時心心恭究探討 身身業語語業意意業佛法僧被以此十事觀察如 本來圓明覺性在於何處若於極 觀助道之法善男子止者心不動搖萬慮淨盡觀者返 措不為真修禪允皆緣不知窮死本來故如來寫說止 知何起止時不知何止一味枯寂試問其起止茫然無 復次諸菩薩 要擒住好令縱供縱供之者妄相接續若一見起處是 取但不知返觀自己本來覺性一念起一念止起時 不行止觀決無是處 看他是何景象若此一念是妄即要斷絕譬如捕賊必 觀己身直究根原所起之念從何處起務要窮究到底 最烏禪那重病能悟自性其弊永息 止有起有止畢竟是誰作主有於初坐禪時 此一念從何處起於一念止時又要尋此一念從何 修禪 男发中 那者當依十事然行作意觀察所 静中忽起一念就要 那者先要行我 觀

諸習禪定者要假十事而 若被渡海須用實筏到彼岸已尚執前筏是大选人敌 實有然行修者仍是貪著如來所說然行不應貪著教 以佛水不 言動作思想亦不能於佛法 是處善男子汝勿謂如來今日所說 此十事然行會未觀察一事花行不習得人禪定決 施与工打 於十事作意觀察不能於身語意業有所悟入不 皆無作 相 可以法求不可以僧求不可以戒律 仍執佛法僧 為所緣到彼悟已誰為梵行 **戒不知禪** 僧戒有 那清 所 實有梵行可修 悟 河然行 中 強能 語 P

復 定輪隨擇一輪各安標記 淨梵行作是觀者名為正觀禪弊何生若他觀者名 今日如來重宣此義教諸習禪定者依因十事名為清 期限下根百二十日中根 次諸菩薩修禪定者當依如來圓覺二十五種 習禪 觀不得復習彼觀一心不動務期必得若 禪那流弊斯為第一 定者於如 就 勤 懺 悔心垢 來 所 說 建立道場隨根性 百日上根 二十五種清淨定輪名字尚 除淨境現前決定成就 八十日心 鈍根之 鈍 存 並

日のにとう

1000

不能識 驰 透 有種 徹其或中 三根 過由 輸 彼增上慢人尚未討定工夫遂謂已得不復將所 不除塵障遮痼即有知 靜心察究又或有一 解我 醒 同 所修禪定亦不擇 懺 悟學人自知未透存心靜觀人人 一限期其或上 非名相故輪 下尚多茫珠 所說懺悔義故前過未滅後過復生語男 削 根 種鈍根又不肯勤心懺悔 根 由 者亦肯勤心懺悔 悟解超 性 便解制從前 根 利鈍各立期 别 不宜一視各輪淨觀 羣安 所習 禪 倘 期 然執著各 內或 有悟 中道 有

復次諸菩薩習禪定者先要立定工程 言 方便 聚 不依 此輪不修如何禪定能修定翰依三期限弊 根 根性統定限期拾 性 利鈍迫至成就仍無分別是為禪 此定輪別尋禪定 規 則。 便一心 何

亂 單次正旨 亦好稽 性於何處安立道傷 屏息諸慮入禪牀靜坐一响賞察究自己一點 義句仔細崧詳亦 察自己功夫亦可免種種流 增智慧中夜且息一晌復 食後應接事務或自誦 弊 毎朝 打辦 經 靈 向 身

學完正省 惱亂是人禪定要指斯爲第一不依如來所說修行便 成流弊於是世尊欲重宣此義而說偈日禪那雖 太急不惟後此工程難繼便有勇魔入其靈府碳修行 方便有多門依法頓漸修皆以根性別立限照定輪工 夫未熟只宜照往日所立工程綿遠行去功勿 何由生 程勿散亂急緩一如法羣魔不能入是則禪定者諸弊 一生厭倦便有昏散兩魔入其靈府亦勿太急若功 位。 如今世間習禪那者皆無一定工程以致種種心 向上一義獨露正宗諸佛法要總皆同圓明覺性中。 三乘圓通禪那絕機鋒。 勿生歡喜若有一喜心便有喜魔入其靈府若功 習靜然完純熟我之靈明覺性豁然通達到 厭倦若 種



精進若此時懈怠即不能於禪宗十分透徹自己本云 徹不 洛影響本 元既 見得親切一切浮塵影事都無所 拾不於一法而生厭離不食著一法亦不執一法惟 只見得影響不能親切若於此時加功則本元見到透 於然到功夫綿密不提自提不舉自舉至此尤須加 如來所說種種方便一意精進不生疲倦百歷工苦至 有幻絲既盡本元清淨本元既净則不落禪弊凡諸 復次法清菩薩言善男子修禪定者不於一法而生 世諸佛亦同擁護其人決定成就聖果不起禪座立地 授記若有惡人惱亂是習禪那者我當命大菩薩親 定是爲希有如來當以袈裟而被覆之當爲如來之 說法皆屬了當義諦不落機鋒故習禪定先發青心 教授安慰其人告言汝善男子勿生退悔我當教汝三 者如來悉知悉見是語來生皆能成就如來功德如 爲生死用功精進決意亦悟不安小成不於二乘決 不持禪定而得解脫決無是處若有人能持如來禪 以手摩其頭而言汝善男子能於烈來法中修行 C. E. 一家人名 はない C

神宗卫排 佛告法清菩薩言善男子修禪那者要行普賢士種行 大乘如來乘如此用功何慮不透不拘老幼不論男女 法輪叉隨喜功德者是我自性真佛每日應事接物無 逃滅不悟善男子禮敬者一心 頂禮無有原倦以我之 願能修此十種則有禪定此十種不修如何能成聖果 不論僧俗但得真修行路一心禪定佛說是人成佛不 單長巨自 聚生我皆恆順蓋此衆生與我俱生我若達他便是拂 有不是喜捨慈悲每舉一事謀一念皆是歡喜利人濟 轉此妙法千遍萬遍百千萬億不可算數是謂之真轉 性如水登寶蓮華座說向上第一義篩不起於座一日 事十方諸佛是名供養善男子請轉法論者即是我自 養現前課畢佛前稽首謂之迴向如斯等事取相執著 **今世習禪那者未嘗不知此種行原但取著交字朝** 物是謂之真隨喜功德也又恆順衆生者非只是眼前 心頂禮自性如來以禪悅法食供養真性以戒品香福 迴向只謂現前禮拜便是禮敬現前香花齋饍便是供 工課究不知如何禮敬如何供養如何稱讚乃至如何 一大学 淮一

字。 來。 普賢行願遠矣遠矣善男子又普皆迴向者世多不解 迴 向 ,謂言 能 者迴光覺照向者向真如 省 **湟**樂 窮 自 的本性要外遠不違方是真能 名 同 依義尋思反求於己 真 城以前十種皆由中 此普賢之行今人不 性成就十種行願我 如來法中只是教人讀誦則雖終 正禪 那末法衆生 能從 地又迴者迴其 如是禮敬 所修習乃至 求勿向外冤 此弊尤多最 自 性中 恆 順 求但 歴 至 以 爲禪病 自 日喃喃究於 如是 刦 此 性谷 幻妄向者 諸 十種 取著 佛 向

惨 假計

後習 門宗旨世尊彼諸衆生行如 禪定又至 未曾有也世尊既是禪定有 習定一面誦持方使習禪定者通達宗旨不落流弊 钢 言善男子今世衆生食著文字不知一切甚深經典皆 時 禪定為是先習禪定後誦持甚深經 便若彼 佛說種種法要座中諸 生諸流弊皆緣錯 題念下 上根或於誦持如來所說一句 大菩薩皆齊 尋文義淡致 種 來禪為是誦 種方便何 不能 以泉生 聲 持甚 典為是一 一唱言世尊 偈皆能 深達 深 修 面

単言下上自

輝法 或不 無學 明禪 有衆生 佛 家不名佛子 漸 ルとフ 復告諸菩薩言善男子如來所說禪定先辨功夫 H 明 理 心。即 即能 **垃或於經典有所悟** 既 經典要人指說始解 悟 只 不習禪又不專心論持甚深經 解誦持雖不名禪那 入處是人雖非大定然而 大定不用誦持甚深經典 後誦持亦得禪定又或利根 禪定是謂 因靜究禪定方能 然誦持从遠心 已作 自 有 學 之士 能 典雖染衣出 禪定因緣 北近若 專意 那 悟 修

作用若 來只 TE: 究本性便只以作用為事不 最爲害事 如來所說究竟然究至有種 正修行者只究自己本性不假一毫作用若 解作用則不能於本性然透便為未了本性本性 則不能成聖證不知修禪皆為欲 彼 習雕那者為作用所使是名 有爲法中 可 說有作用禪定是無為法 O 名禪定善 男子作 種滩 0 明木性若 爲不正法 用一字 不講

薩修行有

六種方便而禪

那一種有諸

流弊然則其餘

爾時定自

在

王菩薩即

從座起前白佛言世尊常說菩

置 に 上 片

N.X.

若是始勤終情不肯加功是非精進故 者說此六種若修禪那不行持戒則 佛言善男子如來所說六種修持方便 然或名心不捨好談喜佞是佈 修 督禪定者鞭策自己然而雖修禪定若 復次定自在菩薩言善男子習禪定者 利效菩薩修行雖是六種方便其實皆 修持歷代祖印喻之為母惟一智慧能 正不分認敗作子畢生工苦俱歸差誤 細分別勿合錯誤若習禪定不兼習六種則不能 自性此本來自性是衆生個個分中所 證末法衆生 単さてによう 者皆無弊 惟願宣說六種了義勿使 パスコオ 禪定有諸惡人故相觸惱若不能忍 事故 弊 嘽 那 0 耶亦是禪那一種法 修 得自在不知本性原來自 取相分別不知六種第一義論 一流下 0 習今世習禪 0 0 後 那者不知 世習禪 施一 0 門。 種 心 可 爲習禪 散亂不 無非為 該五種修持世 最爲禪 在任諸百事叢 辱則亦失功 有 原爲森求本 生菩薩菩是斯 此一種方便 那者致生 然求自性 二世諸佛 不用智慧則 因其不能 食著有 那緊要 習禪 依此 多言

伏之不今增長失功德利若人修習禪定不行善法 宗旨惟修智種種善法以自降伏其心有一不善急 盖菩薩言善男子修禪那者因依如來所說種種善法 不明終 者必欲棄絶 應接事務便生譏謂不知本心不亂 能害苗妄希 惡業增長性法 修持如不能修種種善法 致談後學皆由此種能悟自在本性其弊斯絕佛告信 近世衆生然學禪定初發心時頗知警策期修禪定 事必要棄絕人道不知然禪了道原為生死世間正法 聚生聽者不知如來出世間法不離世 何礙性靈惟除非法斯不可耳如今世禪那此等甚 不能擾亂其本元自在無有動得些子彼諸 習染世緣不自知非反言我欲清靜 便善法 誤其弟教命靜坐弟承師授 日宴坐謂之禪定如來不許善男子如來每 不一不能行者是為侧道非我佛子善男 嘉禾決無是處故知善法 人事坐則有定不坐則不定如是互相 不明 5 0 凡所舉止動成罪過如彼種雜心 則智慧不生 何 以 不能了達禪 靜坐 妨應接若本 爲禪那第一勿 間遂謂如來佛 無奈諸務擾我 爲事見 習禪 有

單次正肖

胜無可哀救 智禪定不行善法與此滕面之人同一姓感自斷佛種 欲見其日自用兩手遮護其面欲見日輸必不可見修 有魔障非魔能障因彼禪那自障本性是以魔障替人 便是非法如來每見合世衆生修禪鄉者不行善法致 子善法者皆我本性中有是為善法若一念起處非善。

種種妙節本無一語不是最上第一義節自起障礙如 復次信善菩薩言善男子修禪定者每有不能透徹宗 百非其本性與人不同都緣自己障蔽 如我驗說顯說

強制強制其心是為外道如來所說制心一處教被 世代に当 禪那者澄心然究不染世緣即有應接事過即掃不應 智滯留滯之者自生星礙禪定之人修習善法亦復如 勿謂如來今日教人強制其心善男子心相體空。 來放說修智禪那要假種種善法乃人律儀善法不 制心一處則無事不辦善男子心本無住 不嬉戲若不於善法究竟極處則一切法皆是虚妄虚 惡法不滅自性法要全不理料終日嬉蕩既非釋子即 相因便有流轉三塗輪廻六越故如亦常教踏北北 10000 如何制伏汝

便然其直指人心見性成佛一超直入不作種種方便 說斯義便諸習禪定者有所決擇佛言善男子如來法 有似誠意以儒校釋不言格致是義云何世尊惟願宣 諦審即儒格是本元一透五蘊皆空即儒物格知至者 多名法於何有若彼末法衆生修督禪定能行善法亦 是善男子如來常說度盡衆上方成聖證善男子本性 本性一悟萬法皆空善男子此本性者即儒物是泰先 惟三教雖一用功各別我因揣量佛所說法雖種種方 昔到中初習儒業教我格物致知彼時只謂現明百物 爾時光圓自在菩薩即從座起而自佛言世尊憶我往 淨天朗風性何在彼善法人亦復如是見性透徹善具 即非善法因對惡法說有善法若彼大雲須藉風除雲 無相無名不可言喻皆在眼耳鼻舌身意釋謂象生 是不可留滯一有所滯是則貪著如來 派与山村 謂之物然儒釋致分心性則一若究論功夫稱為直捷 在於能格後藥科第入山修道教我九還七返我嘗思 不執善法自然到究竟地諸弊不生 以知為先教諸習禪那者返觀自心悉尋本來覺 一名 0 常說一切善法

念不生一妄善男子汝謂一十七世多行功德致成聖 若修諸功德而善行種種方便利益衆生心不取相是 盡無爲不住有爲若行諸功德而貪求福報是名有爲 應與我不異佛言善男子如來法中固是無為然亦不 衆生多有此種顛倒不知如來所說禪定但究根本不 諸艱難龍辱利害皆不能動其心常樂佛法不貪戀 果善男子若諸眾生身為宰官盡忠於君恤愛百姓 名不住有為不盡無為又善男子行種種方便皆從正 尋枝葉若但執名相分別取捨儒則非儒道亦非道 本來未了不可放下若種種較量亦是妄想執著今世 位此大定菩薩現宰自身而為說法若諸衆生雖為自 爾時定聽王菩薩即從座起而 衣不染世緣雖有妻子常修禪定是即現居士身而為 尊若諸後世衆生習禪定者行我所行功德是人聖證 亦非釋洞見本元豁然超脫方名真正禪那 法若有女人厭棄女身一心淨觀求離女身外外心 中一十七世為士大夫修行種種功行至成聖證世 儒將個例釋是義不然但習禪定恭先本 0 0 白佛言世尊我憶往時 0

日言日前

東北京

就譬彼昏夜遠行不執光炬中路失足不可救治種 善男子如來禪定人人可修然不行種種功德欲其成 說法若有重男童女不孃本真自幼便好清靜自居所 菩薩大弟子等宣說法要即從彼香嚴國持種種香華 爾時世尊在者閥峒山與諸大菩薩說法時有菩薩 禪弊說不可盡以斯義推肯其功德力亦復不少 求解脱或樂獨處閒靜是即現童男童女身而為說 修行決定超悟何以受持讀誦爲人解說如說修行 專來女人相了不可得。一心禪設是即現婦女身而 男子是人能於我勿要禪那法中修習實為難得若有 從音來未曾得聞如是 未曾有也乃為、世習禪那者說此決定正宗法門我 那者得此微 日香光莊嚴從香嚴國遙見世尊在耆闍蠅山與諸大 那大定不致種種流弊 所說智禪那者彼諸 鉢華以如是等種種香華而散佛上歎言世尊 妙切要大乘經典受持讀誦是人即得 山而禮世尊所謂芬陀和華曼前殊沙華 泉生但得如來一句 否佛言善男子汝勿謂如來 明白切要章句若後世之習禪 一個依

苦野心言り悠然不具象性悠園爾邦解明古書自佛言世尊敬衆主受转以來也強強與與實」所為其實」的為其實」的

単に下自 雖讀佛 大菩薩 佛言世尊佛說大乘經 爾時復有菩薩 輕還增今 義越世尊 妄冀大果說前說後 筏其實在 大果善男子如來常說持我大乘經典功德勝七 有雲障 并勝歴 所致佛言 四泉說 明現復還 幡 者 質昏 加 信 垢垢積 行 刮以身命佈 中懷疑惑 亦成菩提故 掩 未 0 而级泉 切佛法未曾聞有如是明白詳要不 雲 本 濁 其光體性昏濁者亦復如是一 審彼鈍根者何因有解為是本有為 詮 人心靈圓覺性不遺下根不增上根 體緊深 名法眼 則下根 障忽被風吹依舊復還光體障蔽 諦 而覺性原無昏濁譬之日月光體 日深 即彼下根之士一聞佛言悉能 生 彼 不 一述失風 鈍者只是凡夫 知悔悟良可歎借 施正以我所說法為渡生死寶 果報不爽不因 前生垢重则垢 如來常說根有三種佛 正藏即從座起長跪佛 典我從昔來見佛於祇樹 之人亦復 因雖徒口誦 如 是 一悟佛 自 假 I 頭調持 亦後 除 聞 前 假 園 而 何 便

即如一物尚有靈性何況下根之人佛性寧有 四大海 **今**謂彼 水各一其方而此水性周流運行實則 根何因有鈍鈍因氣質何因有解解

讀調於如來甚深第一義諦悉皆通達佛說是人即佛 多羅經皆寫 長子佛印是人決定成佛若於如來所說經受持讀歸 受持讀誦是 眼苔薩重 度一切泉生故若有善男子善女人受持 白佛言世尊說一切甚深經典彼諸聚生 即解如來所說義不佛言如來所說

生厭倦佛 佛復告光團自在及定惠菩薩言善男子如來所說禪 爲諸導師方便指點彼迷途人聞即前走無所疑惑 不解義演說修行自述猶可述人更甚 也汝等當爲原生以斯義諦救度原生毋使偏執文字 修行為第一功德干萬億分無與等者真功德 如來誦持法 而於甚深第 如來究竟善男子如來所說經如彼迷失途人如 知 是 門有六種功德而以解義為人演說 義篩不能通達佛說是人落友字障故 人歸於正道彼誦經者亦復如是假使 中功德

大公司

男子如來法者不可以身得不可以心得何以故身心 今日無可言說佛知是人不能於我法中究竟森透善 法是為斷滅 男子如來法 又有何法可說生不信心致起謗讟失自正修行路善 已得度其未度者皆亦已作得度因緣如今涅槃既久 多諸疑障謂言如來昔在說法四十九年其應度者皆 地ボ正省 那列要法 不知此者妄起生死妄有流轉悟解之者即是如來法 手作一圆相普告大衆習禪定者要識此圓相此中不 除亦復如是於是世尊欲明斯義於太際前舉樂羅兩 間之處無不照者惟除間室之人不能起耳彼尽障不 斷疑若懷疑不信則失功德利如來法身營使期日幽 如幻不可得故是法寂滅常住法故善了子汝當教诸 習禪那者勿命生疑致成退悔善男子習聽定者先要 舉圆相亦屬渣滓並此渣幹無有又有何圓相可見 正好藉禪那極力恭究若機緣難熟徹底了達並我 2000 戲論不知如來清淨法身常在說法若謂 身常住不滅若謂如來昔住涅槃無可說 人能服無不蹇對去者善男子今世眾生 皆為後世習禪定者杜絕流弊譬如良藥

我法 能信是經後世修禪定惟求了此義是故應稽首供養 爾時一菩薩說是偶已佛復告二菩薩言善男子如來 無等倫第一之導的為後世與產開示禪那門說種種 如來前諸天咸諦聽無不敬信者 雨当滋諸琴前衆生懷疑慮不能信是法佛為顯密義 起於座重復整禮瞻仰世尊異日同聲而作偈日大 方便應如是修習等彼中天日能被諸幽闇 身常在一面不減也於是光體自在菩薩與定憑菩薩 無生死於圓相中現是亦不可取了達無知義則 0 如甘露法

是禪那決定甚深經典受持讀誦靜心然究習禪定者 天帝釋及護國四天王等亦自佛言世尊若有衆生 難等大阿羅漢亦白佛言世尊我等亦當廣為流布諸 第一義不落機鋒於是會中觀自在等諸大菩薩及 世尊我等當依如來所說廣為宣布教諸智禪那者悟 提與後世習禪那者務命行我所說方便開導善男子 如來所說一切法門不離方便於是二菩薩齊聲唱言 所說種種禪那修習法門皆已究竟其種種機鋒皆已 分辨汝等當依如來所說於爾所國土之中廣爲宣揚 000000 一卷下 0 阿

單二下上省

集成汝當流布勿命斷絕佛說是語已於是阿難即 是經名禪宗正指亦名諸佛祕密修證亦名一切義句 害佛言善男子汝能護持正法佛助爾喜佛復告阿戴 然世尊我已受持佛所說法世尊是經當何名字佛言 汝好持佛語往詣震且國中廣為流布阿難自佛言堂 了義正宗我今亦當擁護習禪那人命諸惡鬼無能惱 摩耶希有僧伽耶世尊乃為後世衆生習禪那者說是 作等亦於佛前而作頌日希有佛陀耶希有達 護其人勿命惡魔得其便者於是大力鬼王鳩

大阿羅漢弁諸天帝釋四宋八部在會弟子開佛所說 道場宣說於是法要爾時靈鷲山隨來聽法諸大菩薩 皆大歡喜信要奉行 這回國北北圓自在菩薩及證果定壽王菩薩威遵佛

阿難宣言字字度人天 如來祕密不可高傳光團路請洩真禪幾度往靈山 觀世音菩薩經後留例

觀音絕讚

軍三下上月一大学八

差武当武我佛如來為衆生迷或不明本性妄稱望 梁後學寶筱善男子今日各清爾心各澄爾息勿起 疑或勿起執著勿起安念要生欣悅要生正信要生 果種種流弊今特法音宣布不正宗門丞示末法津 思慕要生恭敬要生奉行心不可心然而又不然不 可口信而又不信自斷佛種性善男子我佛如來方 便法門要詳則海河之廣大不能得类遊岸要簡則 句一個包羅天地義驅無窮即有言說不著文字 阿難尊者開演語錄六則 多名了

四日から、一日の日

送正道徒多流弊弄機鋒光圓來合生慈憫優詣靈 演出無。生決釋道源流理者同類悟法主不二法脫 山川正宗如來降物宣祕密特來東土度羣蒙仙宮 甘露自然心地獨菩提果證荷禪宗 立功明心見性還歸一敢相執著屬朦朧後世禪那 然超出三界中宣星觀音視校正晚生頂禮法王客 **乘妙法是真宗如來宜懿妙無窮三三行滿何須** 

此運潭淪淪自然合體運動造心靈機不滯矣汝 善男子吾先告知佛旨如是故今開演如是汝 言言妙諦字字甘露不似世俗文字不足關係子 吾奉佛旨宣楊法化不是平常一字差訛便失宗旨 靜則神 但一心念佛不雜一切俗務心無所擾則氣 生不要心疑心疑則 二不此相不彼相不可以形聲見不可以色身求如 氣御子之氣志我為汝忘汝為我是二是一是一 則手口心身混合大定之後我之神御子之神我 自精神清則耳 有疑魔人其靈府失自修 無邪聽月無邪視心口 自 是

靜息觀自己本來一點真性務要認得大白牛耕 是如何每 久行明夕有益 口不誦佛 100 吾佛法法 界三世諸佛 只一句一偈 內心性自能領悟 夕如此行持如在大蘭若坐七相似不過 可以悟道不執一法亦不離一法古佛 而心無一時不佛矣今夕行今夕有益 一句之中包涵萬法一偈之內蘊 依此修證善男子從來坐禪必 即不看經而無一時不誦 A STATE OF THE PARTY OF THE PAR 傳

一門にいる

大公下

九

究竟明白不離然禪不執恭禪不離於坐不執於生 若汝手書汝手即應自書何故藉此一株 且道今日我來開演為是我書為是汝等來生手書 自書如何我不親現色身手書而又假汝衆生手共 扶持乃能書何以言的又是佛法汝心尚不能透 因能書汝試諦審諦審汝二侍者非一身體非心 在於空爲在汝身若在空者空非有體何汝一人能 同何以兩人兩手共書一字我之色身究何所在為 來只名了得一則公案而於自己 朽 木若 口

河我一色宛然若在靈山 靜察汝此四大一壤汝在 汝試察究若這裏然得透方是佛門東子如來手摩 手亦不書譬汝四大一壤汝之真性究歸於空 汝手動非彼木動由我神運吾神氣一去木不能動 體汝試細然細然我之法 書若在汝身在此一身不能兼兩若為在兩則為傷 朽木 不動我在何處為在 則如汝之四大和 0 靈 身同汝惠性今汝二人并 緣何汝二人手一扶即至 何處安身立命汝試 合勾緣所成能動能書非 山為在壇內若在喧者

軍法正肯

少老不

其頂親爲如來之所授記塊夢裏說江山醒時無 物且道未要未醒時作麼生 道

善哉善哉吾奉佛旨演經有大利益不為泛泛奈泉 靈山說法 間佛現 明禪理妄生譏訓吾今再問汝等昔如 四十九年於今滅後二千餘年今日何 則已 涅槃謂佛涅槃現今說法

善哉善哉汝諸衆生阿難今日代宣佛法爲是有法 為是無法若有法者如來 叉說無法可說若是無法 内中有然 得透的只一句 法不須饒舌

以平時不見下雪若是空中結成 我今日宣的又是甚麽汝試道來超悟的一言透微 雪這雪還是空中結成還是本來是雪若是本來何 要落了理障鳴這裏機關識不透大家森羅有意 写這六花是一一 水偏能結出六花汝等內中有然悟的今日同在 爐中點雪渣滓盡無我再問你我在說法正值天 中又是誰人雕琢若是自結成的何以一點 明白道來須是一言一語直捷了當不 雕琢成的還是自結成的若是雕 0 何以空中又能結

性学 善哉善哉衆生碌碌於生前業報明明於身後 世間人行出世間事直究心性源頭絕不沾泥帶水 省放得下看得破不為富貴桎梏不為愛慾枷鎖 三界之中誰是聰明了達的背為生死大事 我今日便提攜他一上靈山親見如來汝衆生要見 **外復云我且問汝汝聽法是汝** 聽者不謀於心汝心非外 明白道來良从云聽不由耳說不由 兩耳汝應不聞所說 何法汝之聞性 何以心知若 耳聽是 心惡者 何得 ,地 同

靈山大道場麼去時費盡心力不能得見咦十千萬 君好看花 **云且道汝日是誰開合咦花開花卸花誰主囑別東** 足要見不用眼會麼復云靈山不遠合目即見了 路途遙不出門庭三五步見麼良从云爽要走不

九露耶見接僚屬其及軍將貝倫亞



刺阿來伯希入譯示告之民安軍將貝倫亞

