**黄 書 佛 教 研 究 法** 

一



**今不及焉**。 欲指陳實際研究方法以爲初學之一助大體以文獻資料爲主區分藏經佛傳教史 立命輙改趨於佛教然而佛教範圍廣漠內容繁賾得門猶難況言入室吾嘗見徘徊 佛教研究應時代思想之需求至今日而驟盛好學之士厭薄物質科學不足資安心 教理四部各疏解其概略列舉參考典籍名目幷釋題俾讀者知研究某項則應讀何 迷失廢然而返者衆矣是皆未知研究方法之所致亟須有以救正之也是篇所述即 不容疑似之說也至於佛教研究資料文獻而外猶有藝術一方面編者當另篇論之, 書前三部多據日域深浦正文氏之說最後教理部則編者自抒其意以知見之所係,

17

L

116

达自

SAME ELLE

This book is due on:

AUSTRALIAN NATIONAL UNIVERSITY ORIENTAL STUDIES LIBRARY

#### 佛教研究法目錄 第一篇 緒言 第二章 第四章 第三章 藏經 藏經之組織...... 藏經之國譯及印刻…… 藏經之目錄…………

第五章

佛傳

研究之困難……

女

开

| 第第第第第第二章 第二章 章章 章 | 第二篇         |
|----------------------------------------------------|-------------|
| 教史研究之範圍····································        | <b>参考書目</b> |

## 佛教研究法

第一篇 藏經

第一章 藏經之意義及其原本

爲三藏卽經之集成名經藏律之集成名律藏論之集成名論藏稍後更有藏經之稱。 故取喻爲名而於佛說一代之教判爲經律論三篋我國翻譯以較雅馴之詞易之謂 迦 Piţaka 意譯原語本指竹篋之屬可容花果等者佛典集成其攝藏涵容亦猶是, 對於佛教教典集成之總稱有時亦謂之大藏經一切經或三藏經藏字是梵語毘茶 學之士先應於藏組具清晰概念而知佛教文獻研究之所由始也曰藏經者乃我國 攝之亦猶夫線也遂譯稱經三藏之中惟佛說教理解行之法獨得經名自餘則稱律 經係梵語修多羅 Sutra 之譯本意是線謂能貫穿花束令不散失佛說教理經以貫 佛教研究之根本典籍首當推藏經所餘之古人撰述類皆由是流出派生故初

女干



稱論後世推廣其意以爲佛教典籍莫不關係佛說概可稱經故三藏又名藏經至於 日本自中世鎌倉時代而後亦仿用之云。 切經大藏經之目均屬形容藏經浩瀚之意自六朝以來卽己通用蓋其原來久矣。

比丘舉行佛說之編纂是爲佛說第一次結集結集亦是梵語意譯原文僧揭諦Sani 聞而有感急思合衆編定佛說以防非法非律之流行爱於王舍城附近集五百大德 之說佛滅度後有愚癡比丘善賢竊以爲幸謂不復有佛制戒之拘束佛弟子大迦葉 因相承之流派乃至記述言語之相違以至頗有逕庭原本究屬如何乃極費研究焉 後世所稱藏經之廣博然藏經之雛形骨幹固具於是矣至於後世本此而見於記錄, 已叉所編定者但有佛說教理與戒條之二類卽所謂法與律其種類殆無幾絕無如 指會誦而言蓋當時編纂猶無書寫記錄不過集衆傳誦定其辭句使不紛歧而 所謂記述佛典言語之相違者其一類爲巴利語 Pāli 又一類爲梵語亦曰散 藏經之編纂在佛滅度後未幾卽已行之依現存巴利文律藏小品 Cullavagga

佛教者以今之錫蘭島爲中心由是散佈於緬甸暹羅安南等地北方佛教則以今之 斯克語 Samskrit 蓋佛教以傳播之地理上可便宜的分爲南北兩方面所謂南方 觀之歧異處不一而足尤著異者卽上述之言語相違也南方佛教主用巴利語記錄 尼泊爾以北西藏中國爲中心由是散佈於蒙古滿洲朝鮮日本等地對照兩方佛教 之佛典北方則主用梵語記錄之佛典其界限頗判然

尼王 Abhaya-vaṭṭgamani時始於大寺集衆傳寫猶是依據舊日口傳錄成土語以西 longkorn V. 登極二十五年紀念嘗以暹羅文字刊行全部以頒布各國大學及學會 暹羅等地皆有之其暹羅所藏者當西紀一八九三年國王秋羅隆高恩五世 Chula-并益以各種註疏三藏皆備於是巴利語佛典見其大成後來流傳不絕今錫蘭緬甸、 陀國碩學三藏日覺音者南來錫蘭輙以印度本土之巴利語重譯錫蘭土語之佛典, 曆紀元計之約在西紀前一世紀也及後四百餘年當西紀後五世紀初中印度摩羯 巴利語佛典之記錄依錫蘭島史 Dīpavainsa 之說乃當錫蘭阿跋耶婆茶伽摩

爲難考但在佛滅度後六百年卽西紀後二世紀初迦膩色迦王時已經有之至於近 時始漸徧知於世其執介紹之勞者當先舉英人荷德生氏 B. H. Hodgson。 guage, Literature and Religion of Nepal and Tibet, London 則尤為集此類研究 Paris, 1845. 並譯法華經 Le lotus de la bonne loi. Paris, 1852. 皆稱傑作卽因荷 大之梵籍不勝其驚異之感影響所及研究者競出如彼有名之法國碩學比優諾夫 三百八十部新舊寫本提供歐洲學界歐人其先但知佛典爲巴利語者至是震於厖 究所必需其於一入七四年所出之尼泊爾西藏語文宗教論 Essays on the Lan-氏之刺戟而率先反響者也但荷氏於紹介梵本之外又發表數多論文均為斯學研 E. Burnouf 著印度佛教史序論 Introduction à l'histoire du bouddhisme indien. 一入二二年氏嘗官於尼泊爾發見此國之富藏梵語佛典輙以公餘注力蒐集終得 其梵語佛典乃依原始佛教語而複譯爲佛教梵語者其與巴利佛典之先後極

百二十餘部其外更得關於婆羅門教之多數古本成績遂遠在荷氏之上後劍橋大 氏為當地公使館之醫官自西紀一八七三年至七六年間苦心努力得梵語佛典三 之大成者也荷氏而後英人萊特 D. Wright 繼起爲第二次尼泊爾梵籍之蒐集萊 究等亦復多有借助於此也 於中備有考訂資益佛典研究者固不俟言乃至尼泊爾年代之推定古代梵字之研 Buddhist Samskrit Manuscripts in the University Library, Cambridge, 1883 學教授奔獨爾因之製總目錄稱劍橋大學圖書館佛教梵筴目錄 Catalogue of the

第九世紀前後回教徒侵入印度本土以其「可蘭貢獻否則刀劍」 Koran, Tribute or Sword 之精神迫害異教備極毒辣所至之處寺塔經卷莫不焚燉由是中印之佛 之一處而其地早有佛教流行兼以天氣苦寒極適於梵筴之保存故得移藏佛典輾 教徒不得不抱守遺籍避禍他國喜瑪拉耶山間尼泊爾國僻處一隅即屬僧徒趨避 荷氏萊氏皆於尼泊爾得多量梵籍其地收藏梵籍獨富者蓋亦有故卽當西紀

t

Ŧ

轉抄寫流傳久久及於近世而爲荷氏等所發見

九〇〇至〇一年在于闐有所發掘又一九〇六至〇八年在甘肅燉煌大行發掘所 近對於西域中亞方面之探險踏勘其事先有英人斯坦因氏 M. A. Stein 於西紀一 考古學的研究之風教理解釋愈益精審而入微間接及於東洋學研究亦得甚大之 亦遣橘瑞超氏往龜茲一帶發掘蒐集均有所得其對於學界之貢獻可謂極大不僅 獲至夥次則一九〇四至〇六年有德人格隆威豆 A. Grünwedel 之高昌蒐集又 進步此誠晚近學界一可慶幸之事也 佛教研究之資料增多已也佛教研究之方法上亦因此啓言語學的歷史學的乃至 一九〇九年有法人伯希和 P. Pelliot 之燉煌蒐集乃至一九○九至一三年日本 尼泊爾蒐集梵籍之事自後雖陸續有之但於佛教研究上別有價值者乃在晚

範圍今從省略即由梵語之佛典原本漸有我國之譯本又有西藏之譯本(其中一 以上略說巴利語梵語佛典之原本來歷如彼至於各類組織內容則屬於專門

此種錯解乃由不明我國文字結構而來其他類似之誤會亦時時見之故應用我國 宗教(詳見所著樹木及龍蛇崇拜 Tree and Serpent Worship, London, 1868.) 有名之古物學者浮格生 J. Fergusson 據此譯文遂謂佛教崇拜牛頭乃屬低級之 譯拘薩羅國一段原文「刻牛頭旃檀作佛像」誤爲刻牛頭而取旃檀作佛像英國 中國學者婁彌優沙 A. Rémusat 嘗譯法顯之佛國記於西紀一八三六年刊行之其 美人士之研究因文字之扞格勉强採用每至有意外之謬解舉其一例如法國有名 佛典研究之資料第一當推我國所譯藏經吾人得資取研究實爲無上幸事乃若歐 文字之美妙譯家巧於應用途能曲暢玄文發露奧理殆較他譯有過之而無不及故 最完美其於量也因譯業創始極早歷久不衰遂多獨存之譯本今時他處皆不獲靚 繁雜頗具百花繚亂之觀然而比較各譯之短長惟我國所譯即構成所謂藏經者實 部分仍由國譯重翻)展轉復有蒙古語滿洲語之重譯日本語之直譯或重譯種類 而全體之量亦厖然無比其於質也又以譯業爲我國國民性真摯之表現濟以我國

女

开

いした

典籍精深探究自有獨到之處歐美之研究但可爲參考不宜妄爲附和也。

第二章 藏經之國譯及印刻

便應用以次各章即就此約略釋之 我國翻譯之藏經既爲研究之主要資料其內容組織等事不可不先有了解以

爲外國法師主譯之時期其次新譯期則唐代玄奘獨擅盛名蓋奘師留學印度十七 支婁迦讖吳之支謙西晉之竺法護東晉之佛陀跋陀羅北涼之曇無讖北魏之菩提 分新舊之二期舊譯時期代表之譯家先當數姚秦之鳩摩羅什次則後漢之安世高 譯家一百九十四人譯籍一千四百四十部五千五百八十六卷此長時期間譯事可 至元二十二年(西紀一二八五年)慶吉祥等所集至元法寶勘同總錄之統計歷代 譯各籍甚爲完備自後漢明帝時至元之初期凡一千二百年間翻譯不絕依元世祖 流支陳之真說等皆屬一代之大師而由印度西域等地以來我國故此時期亦可謂 第一翻譯之性質因譯事常居我國佛教之主要位置有譯場之特別組織故翻

年間博究五印之方言精通教義之奧蘊歸朝以來新制譯法努力移植佛典之原義, 擴張數量亦不絕變動也。 極多但其間精粗得失殊不一律比較組織嚴密近於完備者唯開元釋教錄此篇爲 綜理衆經目錄以來各家大小經錄之輯成垂六十種及今存在者猶二十餘種可謂 國國民性尊視文字記錄於此複雜之翻譯自然有編錄之要求故自東晉道安編定 之方面此一時期亦可云本國法師主譯時期兩期翻譯後先相俟而三藏漸以備矣。 遂爲譯經史上開一紀元而舉莫大之勞績其後義淨金剛智不空等各自發揮獨到 卷後世每視此爲藏經之定數而通稱藏經五千卷可見其影響之大但言實際藏經 藏經研究者之指針如所總計當時現存之經典凡一千零七十六部五千零四十八 唐開元十八年(西紀七三〇年)智昇所撰其於典籍區分翻譯來歷敍述簡當久爲 原無定數因時代之推移翻譯之增加乃至我國學者撰述之欽定入藏其範圍次第 歷代翻譯既積而愈多爲防散逸亂離之故不可不有組織統一之目錄加以我

K

良多後來書本藏經悉取法乎此焉。 此中南宋紹興二年湖州王永從一族發願刊成之思溪本又元至元十五年杭州普 即宋福州東禪寺本開元寺本(合稱閩本)南宋思溪本(亦曰浙本)磧砂本元杭州 後公私刊版繼續不已至於最近上海商務印書館影印續藏本前後版本有十四種。 興國八年(西紀九八三年)前後歷時凡十二年出版未久即流傳於日本及高麗而 年(西紀九七一年)時勅使者往益州監雕故後世稱爲蜀本此大業之完成在太宗 經亦漸有零刊本此蓋於文獻可徵者至於全部藏經之雕版則始於宋太祖開寶四 寧寺創刊之杭州本及明萬歷十七年頃密藏幻余等創刊之萬歷本日人嘗以爲宋 國頻伽本卽據以翻印至於萬歷本形式作方册一破歷來之摺帖式便於流布爲益 本元本明本與高麗刊本對勘重刊一較完備之版本卽一時通行之縮刷藏經也我 本明南藏本北藏本武林本萬歷本清龍藏本楊文會本類伽本及影印續藏本是也 歷代既有經錄約略限定藏經之範圍遂爲刊版所依據唐時雕版之術旣興藏

視之麗本晚近乃重興於我國亦盛事也。 及初雕之國本比較對勘費十五年餘之歲月始漸觀成遂成空前之良本日本嘗據 即罹兵火高宗二十三年(西紀一二三六年)更擴大規模從事重雕乃集蜀本丹本 受其影響道宗咸雍四年(西紀一〇六八年)亦創刻藏之舉但高麗舊雕藏經不久 之刊印縮版藏經而我國楊氏刊本卽多用爲原稿頻伽本復全數翻印可謂久被輕 一〇一一年)勅命刻印藏經卽以此爲原本其距蜀版之成約二十八年也後契丹 我國宋本藏經既刊成高麗韓彥恭卽來請一部歸國後高麗顯宗二年,

存者模倣麗藏試作摺刷後有僧天海於寬永十四年(西紀一六三七年)以來完刻 作方册形流通便利但明本之錯亂亦因襲未改不能當善本寶永二年(西紀一七 倭藏及寬文九年(西紀一六六九年)鐵眼禪師復發起印刻藏經以明萬歷本爲式 木版活字之藏經仍爲折本式似承宋元各版而來世稱爲天海本或寬永寺本又稱 其在日本近世德川時代之初期始見藏經全部之印刻是則先有伊勢僧曰宗

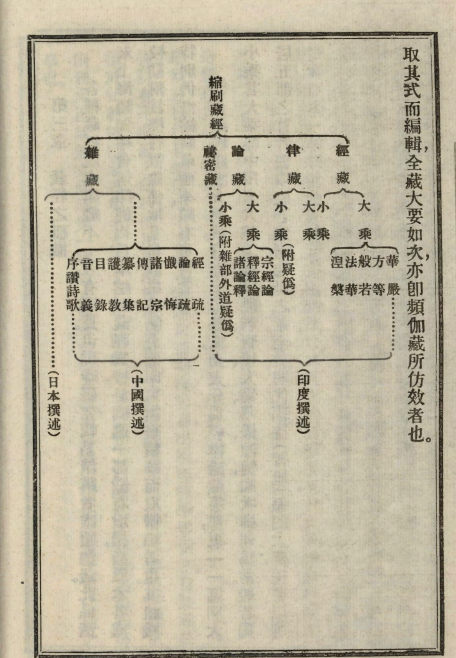
爲黃檗隱元之弟子也)歷時五載盡去其誤脫各點越前僧順藝繼起對勘且於鐵 眼本缺如之五百餘卷悉數抄補後建仁寺不戒於火體藏盡燬惟二家之校本存宛 然猶麗藏也不可謂非奇異之因緣矣。 一六年)京都鹿谷僧忍澂始以建仁寺所藏麗藏對勘鐵眼本(通稱黃檗本以其

寺麗藏爲底本校以宋元明三本字句異同悉記欄外且互補缺文施以句讀故最有 入入〇至一八八四年)間有島田蕃根等設弘教書院而發起排印藏經則以增上 損於弘教縮刷藏經矣至大正十二年(西紀一九二三年)高楠順次郎渡邊海旭等 書院有卍藏經之印行卽用忍澂校本爲藍本大體組織仍同明藏其學術價值固遠 學術之特色且縮印小字方册本請購取攜均極容易出版而後學界便之自餘藏經 創刊大正新修大藏經集一切版本原典精校重編現雖發行伊始然實大可注意之 日本明治而還泰西印刷之術直接輸入於是明治十三年至十七年(西紀一

#### 第三章 藏經之組織

特別仍沿縮刷藏而來頗有可言者。 校勘附註概行削除僅取其行款格式便於校印可謂棄精華而取糟粕者也其組織 末上海頻伽精舍所印純以日本縮刷藏經爲據於撰述一部微有增損而原本各處 各種藏經版本組織不一互有短長但現時研究較易請購者唯頻伽藏此係清

小乘其大乘經中用五大部之式以般若寶積大集華嚴湼槃順次排列爲常般若獨 湟槃之前應五時之次第其他律論二藏亦多所改動雖其立說是非猶待商量然能 閱藏知津一書對於全藏組織銳意改革則本其天台五時之說分大乘經爲華嚴方 居五部之首者蓋取般若爲諸佛母之意至於明代蕅益(智旭)遍閱大藏提要以著 以一家教判全變大藏之組織於學術研究上固有足多者日本排印縮刷藏經卽採 般若法華涅槃五部合併開元錄之寶積大集幷密經等以爲方等而別加法華次 從來藏經組織大體依據開元釋教錄先大分爲經律論藏等部更一一區別大



中亦平列各種不分大小益以中國日本二類撰述最後以史傳目錄等爲外篇殿焉。 般若法華華嚴寶積涅槃大集等類自餘雜經統爲經集類密教經又別爲一類律論 疑偽則指大明仁孝皇后夢感佛說第一希有大功德經等偽作此外中國撰述亦依 知津分類極詳。自全體觀之整然成一組織固可取也最近大正新修大藏經另起爐 傳記等如馬鳴菩薩龍樹菩薩傳等其次外道錄勝宗十句義論金七十論等書至於 等皆是釋經論謂註解一種經典之別申論如智度論(釋大品般若經)十地經論 小乘論附錄三類雜部指義通大小抄出節略等籍如四十二章經法句經之屬又指 即取法閱藏知津其中宗經論卽謂槪括佛教全體之通申論如瑜伽師地論三十頌 (釋十住經)等皆是諸論釋謂各論典之註釋如瑜伽師地論釋成唯識論等皆是又 國之主要撰述兼及日本各宗開祖之述作可謂大體完備至大乘論分宗經等三種, 一洗從前之偏見則於內篇分經律論三部經中廢大小乘分別平列爲阿含本緣、 此種組織蓋以經律論及祕密之四藏包括印度一切撰述雜藏一種則網羅中

汝

FF

ניני

Ł

一個機研鄉出

此其組織蓋尤其合於論理者也。

佛教全書之編印性質相同而組織有異其外淨土真宗等各有全書之編輯日人於 六部七千一百四十四卷矣後來日本撰述另以日本大藏經名目印行同時有日本 僅得以中國撰述爲主而刊行一部且中間編制亦始整終亂然已得一千七百五十 成如明末清初有續藏又續藏之刊皆屬此類晚近日人因之爲大規模之組織遂有 日本續藏經之刊所採集之範圍本徧印度中國日本三地之撰述但以發行之困難, 我國歷代大藏受欽定之限制撰述一類極多遺漏於是私家有藏外羣書之集

第四章 藏經之目錄

述之確實年代不明但文中有天監九年(西紀五一〇年)之語是必成書於其後也 我國現存經錄二十餘種中最古者殆爲梁僧祐等所撰出三藏記集十五卷本書著 如前所言藏經之組織每以目錄爲根柢故各種目錄之內容不可不知其槪略。

出之次數(卽其書有異譯者今譯爲第幾次)乃至譯出之年時譯場參加者莫不 唐之各譯家紀錄則先揭所譯書日卷數分其存缺更註初載之經錄原著者名氏譯 與後二卷判爲兩類前類更分總錄十卷別錄入卷總錄所收乃依年代列舉自漢迄 點復爲以後各錄之出發點研究教藏奉此周旋他無其倫本書共二十卷前十入卷 者唯開元釋教錄此係開元十八年(西紀七三〇年)智昇所撰爲以前各錄之歸着 所出大唐內典錄十卷(書成於麟德元年)等續出者猶有數種但爲諸錄中之白眉 正確可信也後此有費長房所撰歷代三寶記十五卷(書成於開皇十七年)唐道宣 土賢聖之撰述用意問到爲其特色後來開元錄著者嘗舉此錄之四誤然其大體固 隋法經等所撰衆經目錄七卷書成於開皇十四年(西紀五九四年)備載西土及此 於其現存者一一加以批評其次別錄分爲七條考譯本之有無明支派之別行 備記最後繫以譯者之傳記其網羅各方面實極完備錄末更舉古今經錄四十餘種 本書最特色處在保存道安經錄之一部使後人得以想像古錄爲何如繼此錄而有

H

女

F

優秀也。 密殆無瑕疵四庫提要嘗評之曰佛氏舊文茲爲大備此雖汎汎之言亦可見其完備 此蓋有重爲組織之趣內容整理於茲大備最末二卷卽爲前來各錄之綜合舉列現 某種經論中特提一篇一章以分別流行)或補遺或質疑對於總錄之歷史的敍述 存經典五千零四十八卷標出藏經之定數遂爲一時編輯之標準要之本錄編輯細

爲開元錄之補訂而已至於元代至元二十二年(西紀一二八五年)慶吉祥等出至 七九九年)圓照復撰貞元新定釋教目錄三十卷不過採錄開元以後新譯各籍以 昇別撰開元釋教錄略出四卷載之遂為後世藏經編號所本及貞元十五年(西紀 後之作錄中於各種原典之梵名頗多舉出且參照西藏藏經(即所謂蕃本)之目錄 元法寶勘同錄十卷始稍稍可注目我國譯經以元代告終故此錄於各目錄亦爲最 對勘中藏兩本之具缺又於大乘經中特分顯密爲二皆其長處也 開元錄收入三藏五千餘卷集爲四百八十函以千字文次第標之預防混雜智

處類不得綱領故猶非完本此則有待今人之別作矣。 台五時另立五類方等類中特判顯密爲二依至元錄更整理之以及別立雜藏收容 以別主件而指示各譯中之優秀者又於大乘經改正開元錄之五大部名目而依天 撰述皆屬其書之特長獨惜作者囿於天台一家之說大處區分終未得當又摘要各 屬解題之書類初學檢查卻甚便利所列典籍大都有內容摘要遇有異譯則標符號 (西紀一六三五至五四年)二十年間作成其主要藍本爲寂曉之釋教彙門標目純 是外有撰述可准經錄者爲閱藏知津是乃明智旭於崇禎八年至永歷八年

of Chinese Translation of Buddhist Tripitaka 以西紀一入八三年於英國牛津 學之研究而一一確定原典名目以與舊譯經題並舉叉註明經論各種翻譯之年代 刊之實卽大明重刊三藏聖教目錄之英譯惟另據至元錄所載然名傍考泰西梵語 視南條目錄此爲日人南條文雄英文著作題云中國佛教三藏目錄 A Catalogue 閱藏知津一書昔嘗爲日本研究佛教者所恆用其在歐美學者之研究則多重

增訂再版日人高桑駒吉復添索引而翻印今尚易購備惟其中錯誤頗多不可不知。 皆梵漢並舉加以簡單解釋頗便檢閱原版以西紀一八七〇年在香港印行未幾卽 Chinese Buddhism 亦稱愛氏梵漢辭典蓋列藏經名目撰譯各家以及佛教術語等 容爲何如與梵藏各本關係又何若故凡彼方人士研究我國藏經羣賴爲指南途成 耳此外別有英國學者哀透爾氏 E. J. Eitel 所著中國佛教必攜 Handbook of 及異譯等篇末附錄則有歷代譯家略傳凡是皆足以指示歐美學者知我國藏經內 一代名著及今視之其間不少待訂之處然無損大體之價值惜絕版已久購求不易 第五章 参考書目

當之文獻資料以爲參考始可瞭然從來關於藏經研究之著作極少在我國撰述中 **尤渺不可得無已且舉日人所作數種以備研究。** 藏經研究上應有之一般概念已如以上各章所述至於各種專門事項須得相

大藏經雕印考 常盤大定稿(西紀一九一三年印)

一 一切經,由來(一卷) 村上專精著(西紀一九一五年刊)

三 佛教聖典概論(一卷) 深浦正文著(西紀一九二四年刊)

種最近出版自佛說編纂至於翻譯刊行莫不詳細論列材料既新益以參考圖版多 今名於日本藏經歷史之敍述外幷略及我國開雕之各藏行文平易最便初學第三 者也第二種先載著者主幹之人道講話雜誌題爲大日本藏經史後修正單行改題 藏經版本均有詳細之考訂穿鑿入微資益後來學者不少蓋爲此學荒原關除荆棘 重編爲一書如次。 可珍貴實此種研究上最佳之參考書編者嘗據爲藍本彙集新出之各家論文創說 第一種曾於哲學雜誌三百十三號以下連載數次共分九章於中日高麗各種

四 佛典汎論(一卷)

種今不列舉至於歐西著述可供參考者當以次一書爲最。 此亦可供初學之參考其他日人關於此類之論文散見雜誌及辭書者猶有數

t

五, (德文本) Geschichte der indischen litteratur. Band II. Von M.

Winternitz, 1912.

(日本譯)印度佛教文學史(一卷) 中野義照大佛衞共譯(西紀一

彙印於篇末尤予讀者莫大之便利可謂善本也已。 習時隨錄而成得講師高楠順次郎逐段補註凡有關係之著譯文獻均隨文舉出即 內容組織均敍述詳明爲研究藏經原本最佳之參考其日譯本係東京帝國大學講 原本雖注意佛教文學之特質而於現存巴利文三藏及撰述乃至梵語佛典之

#### 第二篇 佛傳

第一章 佛傳之概要

求樸實之史傳佛陀論應以歷史爲貫串而務去宗教信仰之誇張期得道理之實際。 均無內容與恆人何以異佛陀論視佛爲理想的然無史實爲之基則所推論不幾等 則有不可兩離之勢傳記視佛陀爲人格的然不及於內證之境界則佛陀一生言行 大悲逈然超乎人類當研究時固可從歷史的人物着想又可就崇仰的超人着想途 性質生存世間現示與常人不相懸遠另一方面內證宇宙人生之實相而有其正智 核心者猶佛說也以是研究佛教先當有佛陀之研究但佛陀之一方面依人類一般 於無聲無臭之上帝乎更進一層傳記應以理想爲骨格而超脫一切詩話的莊嚴務 有普通佛陀傳記之研究又有佛陀論 Buddhology 之研究此二類似相對峙實際 如是二者之研究途徑雖異歸趨實同令欲得完全之佛傳非融合兩類研究以組織 所謂佛教自以佛陀所說教理爲基調後來流轉或融入各時代之思想然爲其

H

女

F

生一子卽羅怙羅太子厭俗思想益甚遂決然以一夜人靜之際拋棄家室潛出宮城 以五欲樂境覉縻其志既爲納妃耶輸陀羅復造諸殿備極歌舞之樂旣而耶輸陀羅 幸運爲命美名曰喬答摩及悉達多乃「地最勝」及「成就」之意皆印度吉祥稱號也。 度劫比羅伐崒堵城主曰淨飯者誕生長子卽釋迦也釋迦母曰摩耶夫人垂產時依 也未幾摩耶夫人病逝太子賴姨母鉢邏闍鉢底保育有婆羅門之學者預占太子之 印度舊俗歸寧途次劫比羅東臘伐尼園休憩樹下遂誕太子時四月八日朝暾甫上 稱讚之號稱釋迦牟尼卽謂由釋迦族所出之聖者也約當西紀前六世紀中葉中印 悉達多太子天資極敏早通諸藝惟性耽沉思懷出俗之志淨飯王爲之焦慮欲 建立佛教之佛陀通稱釋迦牟尼釋迦係一種族之名意云强勇牟尼云寂默乃 如是佛傳研究關於歷史方面者議論最多今先敍述概要以爲初學之便。

入東方藍摩邑森林易服爲修道者時年二十九也。

食一麻一麥辛酸六載形衰骨立解脫曙光依然無覩乃幡然悔悟苦行之唐勞趨出 上正覺爲人天眼目時二月入日東方初曉也所在之卑鉢羅樹亦卽因此而得菩提 惱而解脫之心理象徵也如是降伏魔嬈入自在禪定太子遂徹底大悟而獲成就無 恐種種擾亂種種誘惑太子處之泰然此段事實形諸歌詠極其奇詭然固太子由煩 身終不起此座」(方廣大莊嚴經第八)於是靜坐至心觀念時則魔王波旬備極震 則獨往迦耶山卑鉢羅樹下金剛座起大決心「我今若不證無上大菩提寧可碎是 林外浴於尼連禪河受牛乳供精神頓復而五侍從者以爲退墮正道捨離他去太子 行林中獨自思惟期得道要時則淨飯王遣使五人憍陳如等隨侍左右共修苦行日 阿羅邏迦藍叉往阿蘭若林訪鬱陀羅皆不得當乃趨尼連禪河畔優樓頻螺聚落苦 太子既出家往吠舍釐外道跋伽婆所求涅槃道所答不恢復往王舍城附近訪

佛教」此傳爲七佛通說而時見經律者也自此漸有戒律規定謂之波羅提木叉摩 又踐宿諾往王舍城化頻毘娑羅王王大喜以城外竹林獻佛建伽藍以居僧徒後謂 丘弟子具足三寶稍後波羅痆斯長者耶舍及其親友俱歸佛僧衆既多乃散布四方 家爲比丘而佛爲說四諦八正道等根本正法故爲初轉法輪自是有佛有法又有比 獻勢蜜佛爲授皈依使信佛及法是度生之始次往波羅痆斯鹿野園化五從者皆出 自樂解脫靜觀人生因果關係之十二因緣順逆次第有鄔陀迦羅商人提謂波利來 者極衆隨佛出家復有阿難陀阿那律優波離等優波離爲首陀羅族乃印度之低賤 訶迦葉摩訶迦旃延等亦於此時出家叉佛於成道後六年返故土爲親族說法歸依 重之舊弟子間或有不能平者佛卽說四句偈「諸惡莫作衆善奉行自淨其意是諸 之竹林精舍也其時舍利弗目犍連因馬勝比丘之指導而歸佛以其學識優越佛特 宣傳正法佛則自往尼連禪河畔度事火婆羅門優樓頻螺迦葉兄弟三人及諸弟子。 佛陀旣成正覺爾後四十餘年專事說法以舉度衆生之實最初在菩提樹近處

階級但佛教中平等慈悲無何階級之觀念故其教化最普遍也。

彼國乃與拘薩羅王子逝多共建有名之祗洹精舍爲佛教三寶常住之道場後佛常 往返於舍衞王舍之間而祗洹竹林遂並爲說法之重地 佛自故土復還竹林精舍時有拘薩羅國舍衞城富豪蘇達多受佛教化請佛往

上沙羅雙樹間最後教化異學梵士幷囑弟子當以所說法與律爲依而住時及夜半 所散見者觀之其教導殷勤固始終如一也及佛將入滅度之前一年自王舍而吠舍 明星猶燦一代教主乃安庠以入圓寂(涅槃)矣生身佛陀一代生涯告終於此世壽 離城化菴摩羅女時已病患轉迫頗見衰損然猶力疾赴拘尸那揭羅城息於跋提河 印全土遊化聖跡今猶點點存於恆河南北雖佛晚年說教史乘記載散漫無次然就 統理大衆化益愈彰曾不稍受影響綜計四十餘年間度生無寧日一代教線遍於中 如提婆達多之謀害皆事實彰著爲一般所熟知者然以佛無上之慈悲切實之教說, 佛之教化既於社會勢力漸深招反感而受迫害自不可免如少女戰遮之中傷

t

八九八年培丕氏 W. C. Peppé 於劫比羅故址得舍利塔一處為佛教史研究上一 陀國人及釋迦族衆八分其遺骨(舍利)各於本土建塔安奉垂之永久晚近西紀一 大貢獻而塔中舍利函蓋完固今猶莊嚴佛陀之得四衆追崇如何深切不亦可想見 得入十歲時西曆紀元前四八六年二月十五日也數日以後茶毘(火化)聖骸摩揭

## 第二章 研究之困難

幾皆有相異之諸說使後人研究無可憑藉佛教學中困難最多者始無逾乎佛傳之 究乃皆見其異說蜂起是非莫辨此蓋印度之國民性原屬非歷史的凡相矛盾之傳 說悉任流傳不以爲怪而史實記錄足以刊定真僞者反百不存一焉於是每一事件 斑爲初學參考焉。 方面矣其能斬除荆棘而一掃千古之葛藤疑暗者今猶無斯人姑舉困難問題之 佛傳大要如上所述似頗平實易知但實際不爾也任舉佛傳中之一事試爲考

是佛滅年代之一問題難於考證而考證者仍不能已及於今日精確之年月固無能 傳獨爾但此則尤甚耳若是者固不得以異說太多而並其歷史性亦一概抹殺也以 賢者其一生行事每被周圍讚歎裝飾以至去真相日遠終成一種之傳說此不限佛 於構想不異太陽神話因無確實記載云凡是之說自屬臆說武斷自昔仰爲至聖大 物故渺無信史之足徵又如寇恩 H. Kern 曳那爾 E. Sénart 諸氏則以爲佛傳出 威爾生氏 H. H. Wilson 於大英百科全書中卽放言釋尊全爲後來信徒構想之人 是非也歐西學者有見於此亦有欲推翻佛陀之歷史的性質者如前牛津大學教授 之起點凡言佛教史者莫不染指於此欲得一確定解說而材料不可憑終至各執一 不勝其迷離恍惚者推原是事所以意見紛歧之故乃佛滅年代爲佛教史一切記載 小史試爲列舉東西異說卽已垂五十種其後出者猶弗及記焉初學研究及此誠有 斷言者而大體上亦自有通行之說此叉研究問題者所應明瞭者也因佛入滅年代 佛傳中異說最多者殆惟佛滅年代之一事早年日人藤井宣正嘗於所著佛教

故此問題實際尤較糾紛但學者重視不及佛滅年代一端耳。 成為問題推其生年同一不得確定且因佛壽有七十九或八十或八十以上之數說,

室或是城主進而佛在家時之各事出家之年歲修行之久暫成道後自受法樂之時 配屬亦有關合故此問題內容極繁複難解也又因此而佛陀家系又成問題或是王 困難問題之例今姑從略但研究者應知所事正多不懈道念乃有濟矣。 日以後則說法之時地返鄉之遲早制戒之先後凡佛一生較重要之事莫不可舉為 人研究亦無定論此蓋不僅民族之來源如何有待確證連類而及南北佛教之史的 其次關於佛陀種族之爲阿利耶族 Ārya 或印度土著亦屬一難解之問題前

第三章 參考書目

又有屬於我國文學乃至歐西日本等地文學者差別豐富種類難盡今復就最通行 語學方面別之則有屬於巴利語文學者有屬於梵語文學者有屬於西藏語文學者 佛傳研究問題如彼繁複困難而供探討之文獻資料亦極廣博難言之觀姑以

列入焉。 佛陀故搜羅材料應有史傳事跡傳說理論之各種乃至美術遺物與佛傳有關者亦 且合用者摘舉若干言其內容但完全佛傳於歷史記載而外更當理會實證境界之

研究資料最根本者自屬印度之撰述其重要之籍有以次各種。

- (梵文本) Buddha-carica, by Aśvaghosa, Ed. by E. B. Cowell, Oxford, 1893. (Anecdota Oxoniensia.)
- 二 (國譯本)佛所行讚(五卷) 馬鳴菩薩造 北涼曇無讖譯
- (英譯本) Budda-carica. Tr. by E. B. Cowell, Oxford, 1894. (Sacred Books of the East, Vol. XLIX.)
- 四 (英譯本) The Fo-sho-hing-tsan-king. Tr. by S. Beal, Oxford, 1883. (Sacred Books of the East, Vol. XIX.)
- 五 (德譯本) Buddhas Leben und Werke, Von T. Schultze, Leipzig,

1898

品所餘十一品則缺而不傳又記述上亦不盡與國譯相合或非直是國譯之原本也 玉交錯藻思縱橫實可謂梵文學之精華國譯因之亦終篇爲五字句之偈頌 Gātha 之近時日人常盤井堯猷翻寫爲羅馬字母且附國譯以出版頗爲學者之便其二二 西紀一八九三年英人柯威爾氏收輯於牛津逸書集 Anecdota Oxoniensia 中刊行 也(三)即(一)之譯本收輯於東方聖書 Sacred Books of the East 第四十九集 約爛妙麗調子整然且所敍述一以現實爲本絲毫不雜神祕之分子亦無比之逸品 代始終莫不畢載其原本係曠代文豪馬鳴 Aśvaghoṣa 所作全篇皆優雅之韻文珠 國譯本或稱佛所行讚經或稱佛所行讚傳凡二十八品自佛誕樹下至八分舍利, 題以刊行以上列舉各本性質相同實大乘佛傳中最主要者且印度撰述諸佛傳中 (四)則由我國譯本轉譯者亦收東方聖書中(五)德譯本更由(四)本重譯而改標 此中梵文本係荷德生氏在尼泊爾所發見與國譯本對照僅有其最初之十七

# 殘留著者之名者惟此一種是亦可注意也。

- 六 (梵文本)Lalita vistara, Ed. by Rājendralāla Mitra, Calcutta, 1877. (Bibliotheca Indica, Vol. XLVI.)
- (梵文本) Lalita vistara, Ed. by S. Lefmann, 2 vols. Halle, 1902.)
- 八(國譯本) 佛說普曜經(八卷) 西晉竺法護譯
- 九 (藏譯本) Rgya tch'er-rol-pa.
- 一〇 (英譯本) Lalita vistara, Tr. by R. Mitra, 1886.
- 一 (法譯本)Le Lalita vistara, Tr. par Ph. Ed. Foucaux, Paris, 1884-'92, (Annales du Musée Guimet, VI, XIX.)
- | 1 | (法譯本) Rgya tch'er-rol-pa, ou developpe-ment des jeux, Tr. par Ph. Ed. Foucaux, Paris, 1847-'8.
- (六) 梵文本係印度版由印度碩學彌特羅收輯於印度文庫 Bibliotheca In-

**弗** 牧 开 宅 去

dica 內復翻譯爲英文且加精密之註釋卽是(一〇)本初學研讀獲益不淺(七)亦 Legende in den Skulpturen des Tempels von Bōrō-Budur. 一九〇二年於阿姆 Bōrō-budur 舊址石壁嘗有印度名家所雕此經記事之圖後荷蘭殖民部摹寫刊行, 方廣大莊嚴經亦名神通遊戲卽此本之異譯但唐本有十二卷二十七品係逐句翻 取譯為法文收於格眉博物館叢書 Annales du Musée Guimet 第六及第十九兩 梵文本係德國版全部二卷初卷爲本文後卷則校勘討究各種異本者法國斐柯氏 斯特丹刊之此實具有印度桑棄 Sāmahi 巴爾賀脫 Bharhut 二地古塔相等之價 即以波羅布杜爲題刊之(在萊登市 Leiden 出版)荷人泊萊透氏 C. Pleyte 更 譯此本祇入卷分三十品乃抄譯也兩本皆自佛陀說生敍至初轉法輪爲止不能詳 卷在巴黎出版卽第(一一)本也(八)國譯本一名方等本起唐地婆訶羅(日照)後譯 縮寫之並依(七)本用德文翻譯解說題波羅布杜阿寺院雕刻佛傳 Die Buddha-盡佛之一生殊爲缺憾但爲大乘佛傳中之要著則不待言也爪哇島波羅布杜阿

研辦

本爲本書之西藏翻譯第(一二)本則由藏本重爲法譯者。 值乃佛教美術之偉觀故二書敍述備佛教史學及美術之兩方面極可珍重也(九)

一三 (國譯本) 修行本起經(二卷) 後漢竺大力康孟祥共譯

一四 (國譯本) 中本起經(二卷) 後漢量果康孟祥共譯

一五 (國譯本) 佛說太子瑞應本起經(二卷) 吳支謙譯

一六(國譯本)異出菩薩本起經(一卷) 西晉聶道真譯

一七 (國譯本) 過去現在因果經(四卷) 宋求那跋陀羅譯

起經則敍佛託胎至於成道之各事(一四)中本起經則敍佛成道以來之化導行跡。 故對照兩者觀之一當佛傳之初分一當其中分殆屬一本者也佛本行集經第六十 因緣之義此二經或迦葉維師之所傳也(一五)瑞應本起經追溯釋迦佛之本生由 謂佛傳之名稱依小乘部別而不同迦葉維師名爲佛生因緣云今譯本起始即佛生 右列各經皆小乘佛傳最初三種尤屬國譯佛典中最古之佛傳(一三)修行本

文

F

其本亦係(一三)(一五)之異譯後人因經作「因果經繪」示其文意極有名。 (一七)略稱因果經上溯普光佛授釋迦記事以後降生出家等事皆有明快之敍述 出本起經略敍佛陀因行誕生乃至成道說法等事似亦(一三)(一四)兩本之別譯。 因文中敍太子降生時示現三十二種瑞應也細按其本卽前兩種之異譯(一六)異 修菩薩行降生出家乃至成道皆歷敍所以至於教化三迦葉而止題爲太子瑞應或 至佛出家之始訪阿藍迦藍仙互相辨論說及數論冥諦非想等最爲研究者所注意。

一八(國譯本) 慧上菩薩問大善權經(二卷) 西晉竺法護譯

一九 (國譯本) 佛說十二遊經(一卷) 東晉迦留陀迦譯

二〇(國譯本)佛本行經(七卷) 宋寶雲譯

佛說衆許摩訶帝經(十三卷) 宋法賢譯

經第三十八大乘方便會(東晉竺難提譯)之異譯頗能舉佛傳之大要(一九)十二 此中(一人)略稱大善權經與宋施護譯佛說大方廣善巧方便經俱屬大寶積

名南條目錄中於此題有考證可勘。 中說及三摩達多王之事王爲衆庶所推許故稱衆許摩訶帝是大帝之意因以爲經 固不同也(二一)衆許摩訶帝經亦記述佛陀一生之行跡惟其題號頗爲殊異蓋文 行讚傳凡三十一品與前(二)佛所行讚相似以偈頌之體裁盡佛傳之始終然兩本 目雖有經字而首無如是我聞[等句故藏經中編於小乘論藏之末(二〇)亦名佛本 二年間之遊化行蹟故得經名而十二年間安居皆一一舉其處自昔皆加採用其題 遊經敍說簡略自佛姓瞿曇之由來以及成道遊化各事均摘要敍之因備成道後十

1一一 (梵文本) Mahāvastu, Ed. by E. Senart, 3 vols., Paris, 1882-'97

二二 (國譯本) 佛本行集經(六十卷) 隋闍那崛多譯

一回 (英譯本) The Romantic Legend of Sākya Buddha, by S. Beal, London, 1875.

右列仍屬小乘之佛傳(二二)梵文本極浩瀚內容摘敍於彌特羅博士之尼泊

**书女干** 己 云

行云云此或卽曇無德所傳也(二四)則由國譯本摘抄重譯者。 佛成道六年歸鄉爲止事無巨細莫不記載通記有六十品之多實國譯各佛傳之第 (二三) 國譯本自佛陀過去本生說起凡降生出家成道遊化及佛弟子歸佛因緣至 爾佛教文學 Nepalese Buddhist Literature, Calcutta, 1882. 勘與我國譯本稍異。 一完美者也篇末解經題日或問當何名此經答曰……曇無德師名爲釋迦牟尼本

nikāya 收載本生譚 Jātaka 之專書此以敍述佛陀過去行狀爲主亦多資益佛傳 自一方面觀之所說皆表現佛陀人格之象徵其內容與動機上參徹考慮一說話一 者行爲道策勵之意固不僅史傳研究資之教義乃至一般文學亦頗有關係近自英 之研究其爲敍述也能狀禽獸之生活躍然紙上而於奇誕之言說內每寓佛陀難行 復不少如佛教本典之四阿含即是其例在巴利文阿含中更有小部 Khuddhaka-人柯威爾等多譯英文歐西之於佛教文學研究乃劃一新紀元亦可見其價值矣另 以上所舉皆以佛傳爲目的記述之文書其外散見他類典籍中之佛傳資料循

特殊寧俟贅言今姑舉其重要之資料如次。 應史實理想兩面兼顧本生譚者卽表現理想佛陀之一種象徵傳記則其價值之有 史譚皆佛陀人格之光輝聲響歷史上研究於此方面顧可忽哉抑如前說佛傳研究

(巴利文本) Jātaka, Ed. by V. Fausböll, 7 vols., London, 1877-'97.

(英譯本) The Jātaka, or Stories of the Buddha's Former Births.

Tr. by various hands, under the editorship of E. B. Cowell, 6 vols., Cambridge, 1895-'907.

(英譯本) Buddhist Birth Stories, or Jātaka Tales, Tr. by T. W.

敍佛陀之降生至於祗洹精舍之建立頗得小乘佛傳之要領(二六)英譯本全部六 之力校勘錫蘭緬甸各處之寫本詳訖然後刊行卷頭更加覺音所作佛傳以爲序此 此中巴利文本總有本生譚五百五十種伏奧斯保爾氏 V. Fausböll 費二十年 Rhys Davids, London, 1880. (Trübner's Oriental Series.)

码册

帶鞭

法基法

擬迻譯全部但僅得一卷而止覺音佛傳則已譯訖亦可貴也。 亦即極有影響於佛教文學研究者也(二七)係達維 T. W. Rhys Davids 所譯本 卷係在柯威爾氏指導之下由各碩學逐年譯出實巴利佛典翻譯中最主要之一種,

二入 (梵文本) The Jātaka-mālā, by Ārya-śūra, Ed. by H. Kern, Boston, 1891. (Harvard Oriental Series, Vol. 1)

(國譯本) 菩薩本生鬘論(十六卷) 聖勇菩薩等造

(英譯本)The Jātaka-mālā, or Garland of Birth-stories, Tr. by J. S. Speyer, London, 1895 (Sacred Books of the Buddhists,

Vol. 1).

巴利文本所有然細比較之梵本文辭益加修飾宛然一敍事詩一八九一年哈佛大 學刊於東洋叢書中(二九)係就梵本迻譯但自第五卷以下皆屬註釋(三〇)為梵 (二八) 梵文本相傳爲聖勇之編纂共有三十四種本生譚其中二十一種皆前

本之完譯收於佛教聖典集中。

者所應注意者也 義淨譯) 賢愚經(十三卷元魏慧覺等譯)雜寶藏經(十卷元魏吉迦夜共彙曜譯) 之面目然而歐洲各國童話教訓之源泉所在可以知矣此種文學源流之研究亦學 世紀中由波斯古語阿刺伯語等譯述流傳遂至有伊索寓言等作雖喪失佛教本來 欄等處每據以爲雕刻一方又改作爲通俗文學以成修身訓話如是西曆紀元第六 撰集百緣經(十卷吳支謙譯)等俱得其彷彿蓋本生文學在印度流佈極廣古塔門 以上所舉之外更有國譯之生經(五卷西晉竺法護譯)佛說譬喻經(一卷唐

復次國譯小乘律部中與佛傳有關者可舉如次。

三一 四分律 第三十一——三十三卷 姚秦佛陀耶舍等譯

三二 摩訶僧祇律 第二十三卷 東晉佛陀跋陀羅法顯共譯

三三 五分律 第十五——十六卷 宋佛陀什竺道生等譯

三四 十誦律 第二十一卷 後秦弗岩多羅羅什共譯

三五 根本說一切有部毘奈耶雜事 第三十六卷 唐義淨譯

三大 善見律毘婆沙 第一卷 蕭齊僧伽跋陀羅譯

律藏者原本係南方佛教偉人覺音所作我國譯本卽自巴利文本翻出殊爲名貴且 十誦律徼異但俱有佛傳散說見於各處(三六)亦稱善見論係註解南方上座部之 傳十誦律係薩婆多部所傳俱屬廣律而爲律宗所本(三五)係新譯之薩婆多律與 書中有推定佛滅年代之一典據爲學界所遍知。 此中四分律係曇無德部所傳摩訶僧祇律係大衆部所傳五分律係化地部所

The Vinaya-piṭaka, London, 1873-83 實爲佛教學界難忘之大業後奧氏更與達 之採擇其原本則由奧登堡氏 H. Oldenberg 用異本嚴密校勘而刊成五大卷卽名 維氏共譯為英文 Vinaya Texts,收輯於東方聖書之第十三十七二十等卷學者 此外巴利文律藏之大品 Mahāvagga 等亦極有基本的佛傳資料有待好學者

品小品經日人立花俊道翻譯爲日文收於日本國譯大藏經論部中(西紀一九二 由此易得巴利律藏之真意且有序文極便參考至屬於犍度 Khandhaka 部分之大

其中大乘經本皆力說佛陀所證之最高理想小乘經本則皆平敍釋尊入滅之歷史 事實兩者所重各異但相俟而恰得完備之佛傳終結也今先舉國譯之小乘經本。 其次關於佛陀入滅之相狀及其前後各事有詳述之文獻則別爲一類涅槃經。

三七 遊行經 一卷 後秦佛陀耶舍竺佛念共譯

三入 佛般泥洹經 二卷 西晉白法祖譯

三九 大般涅槃經 三卷 東晉法顯譯

四〇 般泥洹經 二卷 失譯

四一 佛垂般湼槃略說教誡經 一卷 後秦鳩摩羅什譯

以上(三七)遊行經屬長阿含之第二分以說佛陀入滅之現相爲主卻從小乘

帛

女

F

宗所談則此屬於大乘湼槃部然最近日人有謂此係佛所行讚之一部抄譯者亦有 身口七支邪惡且准依八大人覺之少欲知足等焉通常以此經爲小乘之阿含部台 教誨」著此一語感慨無量言其內容則謂應以波羅提木叉卽別解戒爲本師抑止 棄爾多斯氏 R. C. Childers 刊行後三年達維氏更爲英譯載諸東方聖書之第十 時時見出大乘法門故明藏亦收諸五大部內巴利文佛典中與此相當者有長阿含 教意立足也(三八)(三九)(四〇)三種大體皆可視爲前本之異譯惟大涅槃經中, 趣味之研究也 一卷云(四一)通稱遺教經乃敍佛垂湼槃時最後勸誡諸弟子者「是我最後之所 Māhaparinibbāna-sutta 可以對照研究其本於一八七八年經英人

码酬

自來於其大小乘所屬頗有異議焉。 槃經後分亦稱荼毘分關於佛滅度時及其後事實詳細敍述其性質上全爲大乘但 其次屬於大乘經本者有數種但大體仍從小乘經來唐若那跋陀羅所譯大涅

印度佛傳資料略如上列我國作家依據此等資料亦有撰述可考者數種列舉

四二 釋迦譜 五卷 梁僧祐撰

四三 釋迦氏譜 一卷 唐道宣撰

四四 釋迦方志 二卷 同撰

譜也(四四)一種則主敍關於佛法流傳之史地蓋憑藉玄奘之西域記而作也。 以爲記載但文稍冗長一讀難了唐道宣因節略之存其始終綱要卽(四三)釋迦氏 (四二)釋迦譜爲現存我國撰述佛傳之最古者於佛一生事蹟廣搜經律本文

撰述之類至於佛教史籍中涉及佛傳可資參考者則有以次各種 此外續藏中有唐王勃之釋迦如來成道記元無寄之釋迦如來行蹟頌俱佛傳

四六 佛祖統記 第一——四卷 宋志磐撰四五 歷代三寶記 第一卷 隋費長房撰

书女开艺与

使mm 對發素 GMMM 分為等等 注取組織

四七 隆興編年通論 第一卷 宋祖琇撰

四入 釋氏通鑑 第一卷 宋本覺編

四九 佛祖歷代通載 第四卷 元念常集

五〇 釋氏稽古略 第一卷 明覺岸編

傳即載其初卷(四六)佛祖統記都凡五十四卷溯記佛陀時代至於撰述當時之佛 張台宗學說之故每有偏畸之處斯可憾耳(四七)具稱隆興釋教編年通論凡二十 教法統傳授事迹佛教史籍此最浩瀚惟敍佛傳者但有初四卷雖記事精詳而以主 載歷代譯述之經錄因其書成於開皇十七年(西紀五九七年)亦名開皇三寶記佛 九卷自佛教東來至於南宋孝宗關於釋教之事蹟均以編年體敘述其初卷爲佛傳。 一千八百餘年間之佛教史實俱用編年體敍之佛傳亦但見初卷(四九)佛祖歷代 (四九)或稱歷代編年釋氏通鑑自周昭王二十六年甲寅至宋太祖建隆元年庚申 (四五)歷代三寶記凡十五卷前三卷爲佛陀降生以來之年譜後十二卷則收

統記等篇幅浩瀚尤不可廢也 說明記出處最爲參考之便以上各種皆非專門佛傳之籍但記載較爲正確如佛祖 偏側頗可讀(五〇)釋氏稽古略凡四卷亦以編年體敍述歷代之佛教事蹟且於所 通載凡三十六卷仍爲編年體自往古至元惠宗敍述詳盡其第四卷爲佛傳敍述無

各種言之先有依據南方所傳巴利文佛典以成之佛傳第一當推與登堡之名著 的研究方法編爲各種佛傳頗覺與我國研究異其分野而面目一新焉今舉其重要 其次泰西學者直接依據印度錫蘭緬甸等地之文獻以其擅長之比較的科學

五一 (德文本) Buddha: Sein Leben, seine Lehre, seine Gemeinde, Von

H. Oldenberg, Berlin, 1881.

五二 (英譯本) Buddha: His Life, His Doctrine, His Order, Tr. by W. Hoey, London, 1882.

五三 (日譯本) 佛陀 一卷 三並良譯(西紀一九一〇年)

H 913 118

L

. . .

梵語佛傳與巴利語佛傳色彩上本大相逕庭前者每帶神祕奇蹟之性質後者則能 以至組織巧妙皆使其書生色不少欲研究原始佛教之如何此書不可不一讀也抑 陽神話在與氏此書卽大加駁斥力說佛陀之歷史的實在有益學界不淺(五二)係 版必有補訂以見研究之不絕進步如一八七五年法人叟那爾謂佛陀傳說無異太 中時有以基督教偏見解說之處亦美中不足也又本書出版以來已重印多次每改 的真相此種態度有足多者奧氏之作則尤屬此類之代表價值之大可以知矣惟書 傳史實之真相泰西學者有見於此故信用巴利語佛典最甚而於撰述亦務鉤稽史 而歷敍佛陀傳記教義以及教團發展等取材運用極其周到而行文流麗說理的確, 原本初版之翻譯(五三)則第四版之翻譯而行文明晰善得原意可備參考。 (五一)之著者爲極有名之巴利語佛學者其書亦卽依據巴利文佛典之資料,

用包 A Manual of Buddhism, By S. Hardy, London, 1860.

此書依據巴利語及俗語 Singhalese 所傳佛教記事編成雖重在教義敍述亦

chism, London, 1850. 一書亦有佛傳之記事 有涉及佛傳之處著者久寓錫蘭精通巴利文學更著東方寺院組織 Eastern Mona-

五五五 (英文本) Buddhism, By T. W. Rhys Davids, London, 1899

(德譯本) Der Buddhismus, Tr. by A. Pfungst, Leipzig, 1899.

(日譯本) 釋尊,生涯及其教理 一卷 赤沼智善譯(西紀一

九一一年)

等皆文辭平易而論據的確爲佛教研究最便之良著重版至二十次以上屢加修正, 以期完備(五六)德譯本從其第十七版譯出(五七)日譯本則是二十一版之翻譯 (五五)英文原本雖一小册但以巴利佛典為資料巧為敍述凡佛傳教義歷史

五入 (英譯本) The Life or Legend of Gautama, the Buddha of the Burmese, By P. Bigandet, 2 vols., Rangoon, 1858; 3d

ed., London, 1879.

五九 (日譯本) \*\* \* 如緬甸佛傳 一卷 赤沼智善譯 (西紀一九一四

傳云英譯者比岡兜氏爲基督教宣教師留緬甸極久故能爲迻譯於原本十七章外, 更補綴三章凡緬甸佛傳以至阿育王傳教緬甸等皆有詳細敍述涅槃論尤可觀且 著者年代皆無可考印度久佚此本惟西紀十八世紀末緬甸有譯本出後更有英文 每段皆加附註極見其用意之周到也(五九)日譯本係從其前十七章第四段譯出。 翻譯即(五八)譯本也其巴利原本既佚故翻譯本極被重視且一般卽目爲緬甸佛 先是有巴利文書籍敘佛傳及教義者名「最勝華物語」 Mālālamkāra Vatthu

此乃依遥羅資料而敍述佛教者通篇三部中第二部敍述佛傳

此外并有法譯

其次依據北方所傳卽梵語等聖典而編成之佛傳如左。

★ | The Life of the Buddha and the Early History of His Order, By W. W. Rockhill, London, 1884 (Trübner's Oriental Series)

Kil Eine tibetische Lebensbeschreibung Säkyaniuni's, Von A. Schiefner, St. Petersberg, 1851.

Authorities, By A. Csoma, 1839 (Asiatic Researches, XX).

第二十卷中乃西藏佛傳之最完備者也 係西紀一八三五年喬瑪氏所發表西藏佛教四大論文之一載於亞細亞討論雜誌 始佛教之史實以成(六二)即西藏所傳之佛傳與我國普曜經殆同一原本(六三) 此數種皆依西藏資料所編之佛傳(六一)乃由西藏經中取材纂譯佛傳及原

六四 (英文本) The Light of Asia, By E. Arnold, London, 1879.

(日譯本) 大聖釋尊 一卷 中川太郎等譯(西紀一九〇八年)

(六四)英文本係以韻文敍說佛傳及教義記事通俗故頗收普及之效世稱名

著(六五)譯文亦以韻文爲之。

凡印度一般之歷史佛陀出世時代之思想等均有爲佛教背景之處應加充分研究。 St. Josaphat 而廣受一般人所崇拜此亦見於大英百科全書至欲澈底了解佛陀, 傳之記述可考乃至西紀第八世紀之頃佛陀傳記攙入耶教書類中轉成聖約瑟斐 今以其範圍過寬不盡舉其文獻 泰西佛傳撰述略盡於上自餘辭書類中如大英百科全書之佛陀項下亦有佛

有可觀者今舉其通行各種如次。 最後日本學者對於佛傳之研究素稱熱心且能運用各方面之材料故所作頗

六六 佛教小史第一卷 一卷 藤井宣正著(西紀一入九四年) 釋迦種族論 一卷 并上哲次郎著(一入九七年)

六八 佛陀論 一卷 惠美忍成著(一八九九年)

七〇 釋迦史傳 一卷 常盤大定等著(一九〇四年) 大九 釋迦 一卷 高山林次郎著(一八九九年)

七一 現身佛卜法身佛 一卷 姊崎正治著(一九〇四年)

七二 佛教統一論第三編佛陀論 一卷 村上專精著(一九〇五年)

七三 釋迦論 一卷 高橋五郎著(一九〇六年)

七四 釋迦 一卷 大屋德城著(一九〇九年)

七五 釋尊,研究 一卷 羽溪了諦著(一九一〇年)

宗教學上ョリ見タル釋迦牟尼佛一卷加藤玄智著(一九一

華嚴學上ョリ見タル釋迦文佛 一卷 龜谷聖馨著(一九一〇

七八 美術上,釋迦 一卷 崛謙德編(一九一〇年)

增訂釋迦牟尼傳 一卷 井上哲次郎崛謙德合著(一九一一年)

入〇 釋迦牟尼傳 一卷 常盤大定著(一九一七年)

入一 釋迦牟尼卜其教義 一卷 長井真琴著(一九二〇年)

八二 西藏傳印度佛教史卷上 一卷 河口慧海編(一九二二年)

入三 佛傳集成 一卷 常盤大定編(一九二三年)

史傳分太子時代修行時代說法時代三篇由著者三人各別編撰可以見簡明之佛 種著者樗牛博士能文章故全書筆致絢爛雄勁後卽編入著者全集中(七〇)釋迦 兼說後世佛教發達之歷程當時亦屬比較博治之作(六九)釋迦係少年讀物之一 格不可不一讀也書久絕版近時始重印行(六八)佛陀論敍佛陀傳記及教義而外, 獨立成書而於藏經中引用多數資料考證該博在當時學界實具有創業先驅之資 以上(六六)佛教小史係敍印度佛教之發達史實凡二卷首卷全爲佛傳始可

餘種佛典中拔萃組織絲毫不加著者之私見最能傳佛陀之真面目蓋編纂書類之 主由阿含等藏經取材述成徵引中肯可與前書並稱至(八三)佛傳集成則由五十 方面之研究書目幷加略解可與本篇互相參訂洵不可不讀也(八〇)釋迦牟尼傳 想正面側面務求事實之真相實爲他書所不及至於附錄種種短論且備舉佛教各 論述佛陀之人格一面又以佛陀爲中心而敍說佛教文學之概要通俗平明殊便初 初學難解之處但資益教理研究者不少前謂佛傳之真研究應兼有歷史理想兩方 科學的考據尤爲難得其敍佛陀人格也亦比較東西之偉人或合論東西之人文思 學(七九)增訂釋迦牟尼傳原係井上氏所作後崛氏考證補訂之極其精密且富於 面此書實一模範之形式矣(七四)釋迦依著者敍言蓋屬佛教文學概觀之類一面 事論究因果於明快之論理下啓發初學其於佛陀論由各宗教義立足而言之雖有 陀一生(七二)爲名著佛教統一論之一編分釋尊傳與佛陀論兩部敍說的確能逐

難解耳(七五)釋尊,研究亦稱佛涅槃,研究重在討論佛陀自覺內容之涅槃正 文原本及我國翻譯之對照比較試爲科學的討究極有學術的價值惟於初學稍爲 理批判東西各家學說乃極惡摯之學究書也(七六)(七七)兩種皆小本而爲特殊 斷之處(八二)依據西藏六種佛傳編成事多新穎。 族論係最先之佛姓系統考證又(七三)釋迦論係批判的解釋佛教教義但時有獨 集其大成故於學術上放一異彩其次又有關係佛傳之特殊著書如(六七)釋迦種 之解說者插入印度等地之古代雕刻寫真多種一一配諸史傳且能廣徵東西學說, 之研究者。(八一)釋迦牟尼卜其教義主用巴利文佛典之資料略述佛傳及教義之 (七一)現身佛卜法身佛重在剖理原始佛教經典詳說生身法身之理論其於巴利 一既次由美術方面立說者爲(七八)美術上,釋迦內容乃由美術資料試爲佛傳 上舉各籍皆純粹史傳之類其外有由教理方面或美術方面以爲敍述者如

此外如姊崎博士之「印度宗教史考」(西紀一八九九年版) 萩原雲來之「印

度,佛教」(一九一七年版)等皆有資於佛傳研究又辭書中如哲學大辭書日本 百科大辭典等亦均有可供參考之記載至於佛傳中特種問題如入滅年代關係論 時考(載一九一三年佛教史學雜誌第三編第三號)又字井伯壽之佛滅年代論 年版) 附錄又望月信亨之佛教大年表(一九〇九年版)卷頭馬田行啓之佛傳年 說不一而足除前舉各種間有議論外如小野玄妙之佛教年代考(西紀一九〇五 (載一九二四年現代佛教雜誌)皆爲佛傳研究之重要參考書也

Ŧ

#### 第三篇 教史

# 第一章 教史研究之範圍

爲主不必問理性之應否雖乖時違理何害則應之曰一切事理旣成爲研究對象卽 乖隔時代背反理性其進境遠不及諸餘學術誠可憾也說者或曰佛教以精神安慰 不遜視之浸染此古陋偏見既深遂至偏狹獨斷附會荒誕所說鮮當以是佛教研究 惟教理上文句訓詁解釋曲說繁辭不以爲病苟有以歷史眼光略加批判者卽大逆 其變遷發達而後得合理且精確之解釋也顧自來之佛教研究獨異於是所最重者, 判斷安所得此確信況際現代盛行科學的方法之時提倡研究而不求其合理惟以 理解爲目的而當期諸修持此修持者固須乎堅確之信心以爲基礎設非經合理的 不應忽乎理性之滿足佛教之研究何以外於此且即如說者所談佛教研究非徒以 精神安慰為標幟不將令人疑佛教為神祕若迷信之事乎抑佛教之實際本具有圓 一切學術之研鑽莫不以史的尋究爲最先最要蓋由此知事實之因果關係及

滿道理不厭精詳之探究且愈以探究之詳明而愈能啓人正信發揮光大其教理而 正當塗徑固不得已也 謂研究可忽略理性之愜當乎凡此所談似涉枝葉但針對今人研究之短處而舉出

徒猶驚爲創異力加排斥亦可憾矣。 頗有可觀我國佛學者素來忽略此種研究近兩年來始稍稍有提倡之者而頑固之 前始有村上專精於佛教史林雜誌極言佛教史的研究之必要自後逐漸進步至今 **著印度佛教史序論去今已入十載其從事之早亦可想見其在日本則遲至三十年** 七年他那氏 G. Turnour 卽譯刊錫蘭大統史 Mahāvainsa 後入年而比優諾夫 歐西學者之研究佛教範圍雖稍狹而其應用歷史的尋究則甚早西紀一八三

千年之悠久歷史分佈範圍極為廣泛試就史的分野觀之則自佛教發生之故地印 欲研究佛教史先應明佛教傳播之地域而定其研究之分野。但佛教有上下三

滿蒙朝鮮日本等地是皆各有其教史變遷堪資研究然而變遷最著而史實足徵者, 度爲始南則由錫蘭漸而及於緬甸暹羅南洋等地北則由中亞西域漸及中國西藏、 惟印度中國日本三地卽古來所稱三國佛教也今談研究方法姑以此爲斷焉。

第二章 印度教史概略及其參考書

之修持如何嚴刻所益於修道研究者蓋至大也 緒生活始終與私慾奮鬭此可以見人間黑暗面勢力之如何强盛而諸賢對治克服 史上最要之部分也至於考察各弟子之修道生涯而見其富於世俗意味常纏繞情 命者故檢覈其外面的行事及懷抱之內容頗有資於佛教教團教理等研究實佛教 迦葉阿那律等十弟子以次之諸賢也是皆親受佛陀之教化而力任傳弘正法之使 之傳記佛弟子者卽謂佛在世時以佛法爲中心而和合之僧衆自舍利弗目犍連大 溯佛陀以前印度思想界之概況但此可倂於佛傳研究自外當依順序考察佛弟子 研究印度佛教史論理當自佛陀傳記始因追尋佛陀說教之系統因緣更必遠

佛弟子傳記見於印度載籍者甚少現但得重安者三數種。

- 一 增一阿含經 第三卷 東晉瞿曇僧伽提婆譯
- 二 佛本行集經 第三十三卷以下 隋闍那崛多譯

三 佛五百弟子自說本起經 一卷

西晉竺法護譯

抉擇也。 以偈頌敍諸弟子之本因諸書以外經律中散見此種資料尚多皆待有志之士善爲 類敍述佛弟子之歷史亦頗詳盡(三)佛五百弟子自說本起經乃一小短篇撰述而 料(二)佛本行集經已如前述爲記佛陀成道初期行事最詳細者三十三卷以下連 此中(一)增一阿含第三卷弟子品以下記事極其簡潔乃原始教團之重要資

最近日人頗有專究此一方面者舉其重要書籍如次。

五、教團,人人 三卷 山邊習學著(西紀一九二四年版)四 佛弟子傳 一卷 山邊習學著(西紀一九一二年版)

攻也(五)亦屬同類性質而富於文學趣味乃現時研究之一般傾向爾爾也 感動作者對於修持者尤爲恰好之讀物又所敍說逐事皆註明出處足供學者之專 (四)為專門研究之著述以敬虔態度謹嚴文辭曲傳佛弟子各各之行事極能

完竣編纂之事後來史家謂之第一次結集又從其與會人數而謂爲五百結集又以 其地在王舍附近七葉窟從事而謂之王舍城結集云 之雨期佛弟子上首大迦葉集五百上座比丘得摩揭陀阿闍世王之外護以七個月 復遵守者大弟子憂之遂有編纂佛說流傳後世之提倡時當佛滅後數月印度一歲 史實蓋佛最後遺教弟子當以法與律爲依而學徒中聞佛入滅卽有欲破壞法律不 惟摘抄變遷史實之概要則自佛陀滅度後卽有關於佛說編纂(所謂結集)之主要 通觀印度佛教始終之歷史可分爲三四期此頗有史家研究之爭執今姑從略,

此時結集僅糾合一部分僧徒爲之餘衆對此未免有多少相違之意見漸後而

人數及地方亦謂爲七百結集及吠舍離結集。 趨他方宣傳其說此種事實卽後世所謂上座大衆兩部分裂之萌芽也此次結集因 保守派之說勝十事皆判爲非法益保持其峻嚴之操守而自由思想一派不得已另 非此爲第二次結集之表面事實其裏面則寬嚴二種思想衝突之結果也結集旣畢 解釋唱十事異說而上座比丘痛非之乃集兩方面之比丘七百人重勘律文定其是 之舉時約佛滅後一百年(或云一百十年)吠舍釐城弗栗恃族之比丘等對於戒律 抱自由思想者漸增與一派保守思想者自然生起主張之衝突於是有第二次結集

時佛教內部漸成兩派對峙之勢則合南北傳觀之彌覺其可信也。 果大衆部得勢於中印度上座部北遷迦濕彌羅以避之此說確否今不具論但在此 等說也若北方所傳異部宗輪論等之說則異於是蓋以爲佛滅後百餘年阿育王時 有大天者唱五事新說贊成之一派名大衆部反對之一派名上座部相互爭競之結 但以十事非法之紛諍爲佛教教團分裂動機此從南方所傳錫蘭大統史島史

子法上賢胄正量密林山化地法藏飲光經量之十部)合有二十部觀各部主張之 內容實有由小乘思想漸趨大乘之形勢蓋大乘教義自此而漸興矣。 世雞胤多聞說假制多山西山住北山住之八部)上座部凡七次十裂(一切有犢 此不過形容其繁雜不必卽爲實事依一般傳說則大衆部凡四次入裂(一說說出 佛滅後三百餘年已有十八部之別。依大智度論六十三卷云當時教團分爲五百部。 佛教教團旣有根本兩部之分裂後思想發達復各各細分許多部派大約及於

帝須爲上首選僧徒千人在華氏城雞園寺舉行第三次結集(亦稱一千結集及華 廣佛教不僅遍及五印且傳諸四隣異國使有世界的色彩此外更由大德目犍連子 世故力勵傳佈得未曾有其先佛教不過侷促於中印恆河流域之一帶至阿育王推 及征服揭懷迦親見戰爭慘狀大動悔悟之心爾來誓絕干戈皈依佛教欲以正法治 迨佛滅後二百餘年阿育王登極佛教發展見極大之進步蓋阿育王先好殺伐 四佈佛教之事卽在結集之後一方面王之政治均準據佛法布令誥誡

每以慈悲爲善言之故得達磨阿育 Dharmāśoka 之令名傳諸干載而不朽。

創熏伽王朝崇拜婆羅門而痛抑佛教燉塔数僧無所不用其極是後諸王皆不信佛 更東漸而遍灑法雨於中國其傳播地域逐日見其廣但在印度境內則障緣並至一 時佛教陷於黑暗之時代因孔雀王朝(阿育王卽其一代之主)爲富奢蜜多羅所篡 巴利文本為彌蘭陀問經 Milinda-pañha 為有名之對話篇又後世周知之代表佛 北印奢揭羅之希臘王彌蘭 Milindra 受長老那先 Nāgasena (卽龍軍)之教化 教於是中印佛教驟趨於衰運而佛教徒羣避難於北印度其地佛教日見隆盛時住 教美術卽健陀羅美術實漸盛於當時可見北方佛教之代興也。 而皈依佛法大宏正法王與那先相互問答無我教理之語今見於那先比丘經此經 如是曾經一度有世界性之佛教爾後三百餘年間於中亞各國得堅固之地盤,

跡頗漠然難舉惟其對於佛法之盡力實可稱爲佛教史上第二之阿育大帝王之事 至佛滅後六百餘年月氏種族後裔之迦膩色迦王君臨北方之貴霜王朝其事

部卽大毘婆沙論我國新舊兩譯現俱存在北方佛教教典之見諸書寫記錄卽自此 集世友以下之碩學五百人於迦濕彌羅纂輯三藏編述註釋經時凡十二年其中一 始又大乘教典之流行亦始見於此 跡中最有名者卽舊傳北方之第四次結集也傳謂王入佛門後從脅比丘之指導招

代學說之關係真相此亦有待學者之詳爲研究也 起之瑜伽派對舉爲大乘佛教之兩大潮流焉龍樹高弟提婆益宏實相之說盛破外 說頗有溝通大小乘教理之意獨惜關於諸家之文獻極少益以訛傳疊見至不得時 道小乘等說但當時北印小乘仍極盛行有部有優婆扇多達磨多羅等經部有鳩摩 邏羅多室利邏多等皆有著述大弘宗義稍後復有訶梨跋摩著成實論折中各部異 乘中勢力最盛之一切有部特以諸法實相真空爲說後人或以其宗爲中觀派與繼 自後未幾龍樹出於南印大弘大乘以般若法門立說因大乘之初興也針對小

及佛滅後九百餘年當西紀第五世紀中葉無著生於北印由犍陀羅至中印阿

弗钕开尼去

部經部間之諍論後因無著勸導改信大乘誓以畢生從事弘布時叉得笈多王朝之 踰陀提倡瑜伽大乘之說其弟世親本馳名於北地小乘學界所作俱含論嘗引起有 者而大乘非佛說之論爭亦於是時復盛起焉。 人或槪以法相派或瑜伽派目之而不審其先後亦有差異也當時大乘雖盛而小乘 承而下但無著創弘賴耶緣起之說得其大綱世親詳爲推闡遂有唯識系統之說後 超日新日二王爲有力之外護遂得實行其志今比較無著世親兩家之說大體雖相 力抗之勢亦不稍衰如北方有部學者悟入衆賢之徒皆能發揮宗義以繫一代之信

華撩亂之觀而護法門人戒賢清辨弟子智光卽皆主講寺內互標榜其宗不能相下 陀寺四方俊哲咸集於此平時講座百餘各得發揮心得無所拘束學解競出洵有百 學匠主持一代之教界而議論對峙義理愈明當時教界之中樞實在摩揭陀國那爛 方有清辯等紹述中觀一派之說一方又有護法等繼承瑜伽一派之說俱爲稀世之 是後至於佛滅一千一百年爲印度大小乘佛教發展至極之時期就大乘言一

Ajanta 窟院覃思著作遂爲因明開一新紀元均可注意之事也 代印度有唯識十師後先相繼益能闡發唯識之精義又有陳那據幽靜之阿禪陀 唐時玄奘留學其地嘗一度爲之會通而傳瑜伽之說東來遂開法相宗焉又當此時

段加害佛教至於正法滅跡而後已於是印度本土佛教全滅惟國外四處紹其餘緒, 範至有混合之密宗遂一蹶而不可振至異民族迫害則指回教徒之侵入以酷辣手 也印度教因偉才商羯羅而復興竊佛法以莊嚴卻收以矛攻盾之效而佛教曲就其 無足稱矣論其原因凡有種種但最爲其主因者則印度教之勃興與異民族之迫害 後千二百年佛教即漸次衰微失勢中印至佛滅後千七百年則印度佛教全拂地而 畏南印之金剛智錫蘭之不空等皆浮海東來傳教我國備見盛況但在印度至佛滅 混合而有祕密教之流行終爲佛法之厄運時宏密教者爲龍智之徒如中印之善無 施拿學無微不至故能使佛法日隆學匠輩出但盛極而衰卽於此際漸與印度教相 推原其時佛教發達之故亦有賴國家之保護如戒日王崇敬佛教至於極點佈

歷久而愈盛斯亦難思之因緣也已。

者間所嘗爭論之數點以見研究困難之一斑。 此種種困難本無足怪但研究者須心知其意而力求一較確實之結論耳今姑舉學 乃見其問異論百出是非莫辨不禁興望洋之歎此在史書無徵之印度論究往事有 印度佛教之變遷如上所述可謂極略但足供初學之一覽若進而爲專門研究,

當時亦無編輯之理意者小乘佛教後分大衆上座兩部推原溯始或以爲應在其時 律論雜咒之五藏是卽有數異說難遽決定依事理言之論藏本屬思辨之類俟乎佛 滅後諸賢之製作爲多謂在當時卽有完全編纂殆不可信至於雜咒等籍均屬後起, 經律二藏北方所傳則謂更有論藏又一說云未許參加結集之衆更於窟外別集經 遂附會爲窟外結集說耳歐西學者因傳說過於渺茫亦有斷定第一次結集爲實無 印度佛教史中最先難決之問題即第一次結集之事實南方所傳以爲但誦出

其事者此不免皮相之見但關於此事所在地點所編內容乃至所用語言等等皆有

事而映射爲數事耶抑果有後先重複之說耶是乃研究者大費心思處也。 者在佛滅後百餘年其第二人則二百年後也因此糾紛乃至史實益晦不知其由一 時當此第二阿育而十事之爭則第一阿育時也又北傳大天前後有二人主張五事 名與南傳則甚相近似可以會通矣但南傳阿育王前後有二人北傳大天在阿育王 別有主張大衆從違不一遂成兩派此說佛教教團分裂之因緣不同但其時代與王 爲佛教根本分裂之起點也依南方所傳上座大衆之分派蓋卽因於十事非法之爭。 是否另有結集等此皆自來學者所爭論尤有關係於佛教歷史者則此結集是否即 而北傳不然謂在佛滅後百餘年阿育王之世有大天立五事新說對於教理及聖果 其次第二結集亦有諸多疑問如所討論者是否但限於律又主張失敗之一派

是外第三四次結集皆有問題卽北方不傳第三結集之事南方又不傳第四結

**币** 汝 开 宅 长

集也連類而及招集第三結集之阿育王年代招集第四結集之迦膩色迦王年代均 集之問題繁出如是自餘各項亦可想像而知今且舉研究必需之文獻資料以供參 成問題至於結集人物內容等有須討論更不俟言故亦形成複雜之問題也關乎結

先說印度撰述屬於聖賢記傳可爲歷史參考者有次列各種。

六 付法藏因緣傳 六卷 元魏吉迦夜曇曜共譯

七 馬鳴菩薩傳 一卷 後秦鳩摩羅什譯

入 龍樹菩薩傳 一卷 同譯

九 提婆菩薩傳 一卷 同譯

一〇 婆藪槃豆法師傅 一卷 陳真諦譯

(六)略稱付法藏傳又曰付法藏經記載佛滅後印度付法傳承之次第自初祖

者(七)至(九)皆單獨之傳配無何豐富之史料其(一〇)略稱世親傳實敍述世親 迦葉至二十三祖師子比丘爲止通常據爲佛教史之重要資料但今人有斷爲僞作 傳或係真諦之口傳者也四紀一九〇六年日人高楠順次那譯成英文載諸荷蘭之 闍梨從臺城出入東至廣州重譯大乘諸論並遷化後事傳於後代一由此文觀之本 昆弟二人之事體宋二藏刻本卷末附註云「前來訖此記天親等兄弟此後記三藏 通報 Tung Pao 頗爲歐人引用之便

- 一一 (國譯本)阿育王傳 七卷 西晉安法欽譯
- 一二 (國譯本)阿育王經 十卷 梁僧伽婆羅譯
- (梵文本) The Divyāvadāna, a collection on early Buddhist legends, Ed. by E. B. Cowell and R. A. Neal, Cambridge, 1886.

一四 (梵文本) Aśokāvadāna.

(一一)我國譯本廣敍阿育王之事蹟傍及摩訶迦葉及優婆毱多等因緣 (一

二)爲前本之略譯前本有十一品此但八品此傳梵文本現存兩種卽 (一三)(一 四)俱係西紀一入二八年荷德生氏在尼泊爾所發見(一三)梵本已經校勘出版 內有譬喻談三十八段其第二十六至二十九之四篇卽阿育王之記傳也先是法人 比優諾夫在印度佛教史論中揭載全文之法譯後日人榊亮三郎重譯爲日文惜未 文庫彌特羅博士著尼泊爾佛教文學一書當撮舉其大概。 竣事(一四)梵文本保存於奔迦爾亞細亞學會 The Asiatic Society of Bengal 之

之其中關於結集事實者尤多可研究又類似之記事見於大婆沙論第一百八十三 卷智度論第三十六卷等皆須學者之隨處注意也 自外小乘律部中可資參考之重要記事甚多既於前文佛傳篇參考書目列舉 其有印度撰述之資料未經我國翻譯者亦可參考此有以次各種。

(梵文本) Kalhana: Rājatarangini, Ed. by M. A. Stein, Bombay and Leipzig, 1892.

(英譯本) Kalhana's Rājatarangini, a Chronicle of the Kings of Kaśmir, Tr. by M. A. Stein, 2 vols., London, 1900.

羅研究地史故於譯述時更撰詳細之地誌論文以爲序實於學界大有裨益之作也。 氏刊本對於舊版之謬誤亦頗多改訂(一六)即斯氏努力之譯本因其久在迦濕彌 頗能與黑暗之印度史界以一線光明因敍與教史有關之諸王材料較爲正確也斯 (一五) 梵本係北印迦濕彌羅之史書著者迦氏乃西紀第十二世紀之人此書 一七 (巴利文英譯本) The Dipavamsa, Ed. and Tr. by H. Oldenberg, London, 1879.

(一七)譯爲島史(一八)譯爲大史(亦曰大統史)俱屬敍說錫蘭佛教之史書 一九 (英譯本) The Mahāvamsa, Tr. by L. C. Wijesinha, Colombo, 1889. (巴利文英譯本) The Mahāvamsa, Ed. and Tr. by G. Turnour, Ceylon, 1837.

原雲來等亦嘗譯爲日文未見刊行。 泰氏之譯本蓋原書有八十八章泰氏譯本僅得三十八章此譯乃完成之也日人荻 皆有考證幷努力介紹巴利三藏之內容焉第二種旁考錫蘭土語所傳之重譯完成 前之偉業其價值可想見又此譯本附序論頗詳對於佛教史書及錫蘭王統之年代 種第一種爲錫蘭知事泰那氏所譯與原文合刊碩學達維氏嘗許爲巴利研究中空 紀第五世紀後半編者爲摩訶那謨 Mahānāma, 記載較島史尤詳盡現存英譯本兩 兼刊此書後遂於英倫出版原文譯文幷載極便研究大史之作稍後於島史約在西 現已無考但通常斷爲西紀第五世紀時所成立與登堡氏公刊巴利文律藏時本擬 於西紀第四世紀(佛滅後九百年內)大軍王時於古史考證自屬可貴島史之著者 於佛教史資料上所謂南方傳(略稱南傳)古來視爲雙壁其紀事俱從佛陀在世迄

- 一一〇 (熊譯本) Tāranātha, Ed. by A. Schiefner, St. Petersburg, 1868.
- 1一 (德譯本) Tāranātha's Geschichte des Buddhismus in Indien, Von

A. Schiefner, St. Petersburg, 1869.

近聞日人河口慧海有翻譯之作未見出版。 西藏傳稱之德國之西藏學者希氏既校刊其藏文原本復譯爲德文有益學界不淺。 止材料豐富頗堪參考至對於島史大史顯然有其異點通常視爲北方所傳又或以 分四十四章自阿闍世王時代著筆至印度佛教垂底滅亡(卽四紀十一世紀頃)為 極不一致著者慨然發意搜集國內及印度之資料試為統一之組織卽此書也內容 他拉那陀為西紀十七世紀頃之西藏喇嘛因其時西藏關於印度佛教史實之論議 以上兩種爲印度佛教史書中之權威通以他拉那陀氏印度佛教史稱之著者

又關於原始佛教之分派及部執有可特記之資料數種皆屬北方所傳。

- 二二 文殊師利問經 卷下 梁僧伽婆羅譯
- 二三 十八部論 一卷 陳真諦譯
- 二四 部執異論 一卷 天友大菩薩造 陳真諦譯

女

二五 異部宗輪論 一卷 世友菩薩造 唐玄奘譯

於此論在西藏亦有相類之譯本歐西學者頗稱引之亦可參考。 唐譯爲中心對勘秦陳兩譯以成日本譯收於日本刊行之國譯大藏經論部並附錄 中觀之玄義檢幽鈔鳳潭之玄義頭書等均有引用可資參考最近日人木村泰賢以 及慈恩異部宗輪論述記三卷可考慈恩述記現存真諦疏則久佚惟嘉祥三論玄義, (二五)即通稱唐譯者乃各譯中最完善之本研究此書本有真諦部執異論疏十卷 說論理似爲秦譯但文中誤脫甚多(二四)在宋元兩本稱部異執論通常以爲陳譯。 問經分別部品之文後分則續引羅什法師集而具說各部之立義此分譯者頗有異 分派之事實但不及各派之義理。(二三)亦稱分別部論由兩分合成前分全引文殊 文殊菩薩所問而說菩薩戒之勝益者原屬大乘律部之籍其下卷分別部品述小乘 結集史分派史考廣引古今東西之學說而爲綜合批判之研究極有神益於初學至 是等四本俱屬小乘分派之根本資料古來總稱一經三論也其中(二二)係應

記可資參考者不一而足今擇要舉之。 其次我國之撰述關於印度佛教之歷史雖無整篇之記述但零星事蹟散見傳

- 二六 高僧法顯傳 一卷
- 二七 (法譯本) Foè Kouè Ki, Tr. par A. Rémusat, Paris, 1836.
- 二入 (英譯本) Travels of Fa Hian and Sung-yun, Tr. by S. Beal,
- London, 1869.
- 二九 (英譯本) A Record of Buddhist Kingdoms, Tr. by J. Legge, Oxford, 1886.
- 三〇 (英譯本) Records of the Buddhistic Kingdoms, Tr. by H. A. Giles, London, 1877.
- 帝之隆安三年(西紀三九九年)首途備經困苦涉流沙而入印度巡禮各地後航赴 (二六)亦稱歷遊天竺記傳或稱佛國記乃法顯之印度遊記也法顯以東晉安

二人使西域記之文翻譯但英譯以(二九)爲最完全 紀最初之西譯(二八)英譯本合刊禁生宋雲等印度遊記則從洛陽伽藍記中所引 篇蓋研究當時印度情形之最佳資料也(二七)法譯本前文曾略言之蓋是僧徒行 錫蘭終由海道東歸前後經時十二載所涉歷之地亦三十餘國有所聞見皆記於此

- 三一 大唐西域記 十二卷 唐玄奘記辯機撰
- (法譯本) Mémoires sur les contrées occidentales, Tr. par S. Julien, 2 tomes, Paris, 1857.
- |||||| (英譯本)Si-yu-ki, Tr. by S. Beal, 2 vols., London, 1884.
- (英譯本) On Yuan Chwang's Travels in India, Tr. by T. Watters, 2 vols., London, 1904-1905.

六二九年)首途入印留其地十七年遍歷一百一十國又傳聞未至者二十八國凡 (三一)略稱西域記乃玄奘歷遊西域印度之行紀玄奘以唐貞觀三年 (西紀

氏做此體裁作解說西域記(西紀一九一二年版)綜合歷來歐西學者之研究批判 Yuan Chwang 凡玄奘所傳之地名皆以與現地相對照極便參考近時日人崛謙德 指南也附錄一篇為斯密斯氏 V. Smith 所作玄奘旅行日記 The Itinerary of 現代更進步之研究勘之仍多缺點耳英譯有兩本(三四)尤通行因於譯文外并附 考證於西土諸國之言語地理傳說等均有該博微細之轉究不啻一西域配研究之 而組織之又考證我國翻譯佛典中各種資料得其是非取捨爲研究西域記最佳之 氏 A. Cunningham 銳意調查印度佛跡獲優秀之成績卽賴本譯指示之結果惟以 (三二)爲鳩里安氏費十數年之苦心尋討而譯成啓發後來學者極多如彼肯寧漢 實有獨步古今之價值近代歐人從事東方研究者無不取材於此故得數種之翻譯 樊指導辨機編纂之取材之廣記載之精皆爲他書所不及於佛教史學及東洋學上, 所見聞各國之宗教風俗靈蹟傳說等悉記於本書今卷端題號謂玄奘譯實則由玄

三七 (英譯本) The Life of Hieun Tsiang, tr. by S. Beal, 2 vols., London,

稿本慧立所撰祇五卷後彦悰增訂成十卷卽現行本也今南京支那內學院有精校 西域記頗有相互發明之點因西域記編纂匆促每有脫誤傳中記載乃足補之此書 頗有訂正法譯之處但全文相較頗有遜色。 本可資參考(三六)翻譯費時二十年與前西域記譯本幷稱傑作(三七)英譯後出 (三五) 通稱慈恩傳記玄奘一生之行事因其住於慈恩寺故題號云云所記與

三人 南海寄歸內法傳 四卷 唐義淨撰

(英譯本) A Record of the Buddhist Religion as Practised in India

and the Malay Archipelago, tr. by J. Takakusa, Oxford,

歸來途次室利佛逝國遂記歷年所聞見事項尤以戒律行持實狀爲主記成託人送 大七一年) 由廣州海行赴印前後二十五載至中宗嗣聖十二年(西紀六九五年) 亦復不少談正法律者應細究之(三九)爲高楠氏留英時所譯卷頭序文尤有價值。 致本國卽此傳也其於當時印度情形固多參考之資料又於戒律上糾正舊傳之誤 (三八)爲義淨遊歷南海印度各地之見聞記義淨以唐高宗咸亨二年 (西紀

四〇 大唐西域求法高僧傳 二卷 唐義淨撰

四一 (法譯本) mémoire composé a l'époque de la grande dynastie T'ang sur les religieux éminents, tr. par E. Chavannes, Paris,

此書列中國朝鮮西域之入竺求法僧五十餘人與寄歸傳同時著作送歸其中

1894.

要資料又所述南海各事皆法顯玄奘書中所未及蓋尤可貴也。 除記述各求法僧周遊印度之事蹟外又附載著者經歷之實況故爲研究歷史之重

等散見資料極多則有待於研究者之善為揀別應用矣 供參考之要籍也至於梁僧祐出三藏記集梁唐宋三朝高僧傳宋契嵩傳法正宗記 三卷今於燉煌石室得其殘篇日人藤田豐八爲箋釋收於日本佛教全書中是皆可 輯其殘文載極東三大藝術中又唐開元中慧超入竺遍遊五天歸著往五天竺國傳 行傳) 同時刺令百官撰西域志(亦稱西國志)合圖百卷令皆佚日人小野玄妙嘗 此外唐貞觀中王玄策三次奉使入竺歸後著中天竺行傳十卷(通稱王玄策

Eastern Architecture, London, 1910. 乃從考古學之見地論敍印度宗教之歷史變 之真相如斐格生氏 J. Fergusson 之印度及東方建築史 History of Indian and 一方面則或由言語學或由考古學或由審美學或由年代學種種探求務期得一事 其次泰西學者以用歷史方法研究佛教較早近數十年來重要研究多趨向此

1904.則由石刻及古貨釋明印度笈多王統之如何是皆用微細方法得優秀結果較 遷叉如斯密斯氏 V. A. Smith之印度古代史 The Early History of India, Oxford, 實的歷史研究者所應讀也。 之我國斤斤章句之穿鑿誠有隔世異代之感矣今更介紹此類典籍數種凡欲爲切

- 图 | Introduction à l'histoire du Bouddhisme Indien, par. E. Burnouf, Paris, 1845.
- 曰 H. Kern: Der Buddhismus und seine Geschichte in Indien, tr. von H. Jacobi, Leipzig, 1882-'4.
- 国国 Manual of Indian Buddhism, by H. Kern, Strassburg, 1896.
- 国用 The Chronology of India, by C. M. Duff, London, 1899.
- 图长 Buddhist India, by T. W. Rhys Davids, New York, 1903.
- 图中 The Early History of India, by V. Smith, Oxford, 1904.

內容該博佛傳教理等皆有優秀之研究又華嚴般若楞伽等大乘經亦能撮其大要。 比優諾夫乃有名之言語學者如馬克斯繆勒曳拉爾等碩學當時皆在其門下此書 佛教之基礎洵可紀念不朽之名著也(四三)原著者寇隆本用荷蘭文後有德譯此 蓋荷德生氏所提供之寶資今皆以卓越之學識苦心安排途築歐西學界研究梵語 詳細說明凡佛教以前之印度社會狀態佛教時代之文學宗教美術風俗等皆有明 有可稱特以用英文敍述一點尤便學界刊行本收於印度阿黎恩言語及考古學叢 之名著也(四四)著者同前蓋繼續研求而有此著明示資料出處與其整齊平允均 本則法譯也內分佛傳教法僧伽教史之四大篇教史尤見其努力之跡亦學界傳誦 確解說雖稍帶通俗書籍之性質收於國民譚叢之中但亦可供研究之資料(四七) 印度文明全篇十六章著者以其該博之學識廣用巴利語梵語佛典之根據而加以 書第三部(四五)乃自古代至西紀十六世紀之印度年代表(四六)敍佛教時代之 中(四二)如前所述爲荷德生氏蒐集梵典刺戟學界之結果乃有此作著者

敍述從孔雀王朝至笈多王朝之事實此雖以政治史爲本但亦有直接關係教史之 處能以新穎之資料確實說明古代印度茫漠之歷史實極可貴也

其論文著作多不勝舉日人崛謙德氏嘗爲搜羅編列目錄附載所著之釋迦牟尼傳 地理之沿革者又有批評佛教文學之性質者是皆直接間接有益於佛教史之研究。 及解說西域記篇末可以查考 此外猶有述佛教美術之史的變遷者有考證佛教語言之系統者有尋究佛教

頗楚楚可觀今舉其要籍如左。 最後日本方面關於佛教史之研究因能兼用我國及歐西之資料故所造詣亦

四八 三國佛教略史 上卷 島地嘿雷生田(後改織田)得能合著(西

佛教小史 二卷 藤井宣正著(西紀一八九四年) 紀一八九〇年)

姊崎正治著(西紀一入九八年)

女

U

此中(四八)三國佛教略史全部三卷分述印度中國日本三國之佛教教會史 五五五 六一 印度佛教思想史 一卷 橘惠勝著(西紀一九一九年) 印度支那佛教史要 印度ノ佛教 印度佛教史 印度佛教史 印度支那佛教小史 印度佛教發達史 一卷 舟橋水哉稿(西紀一九一四年) 印度支那佛教通史 小乘佛教史論 一卷 崛謙徳著(西紀一九一五年) 一卷 馬田行啓著(西紀一九一七年) 卷 一卷 境野哲著(西紀一九〇六年) 一卷 **荻原雲來著(西紀一九一七年)** 舟橋水哉著(西紀一九〇四年) 前田慧雲著(西紀一九〇三年) 境野哲著(西紀一九〇五年) 境野哲著(西紀一九一五年) 伊藤義賢著(西紀一九一〇年)

(五四)(五五)(五七)(五八)之四種皆爲學生課本而刊行提舉綱要期易了解惟 俗印度佛教梗概後增訂單行卽是此本於教會教義兩方面皆能平易以敍述大綱。 輙不成也(五二)與前書正對而敍述小乘發達史者但僅及教會派別之變遷教理 之博學頗能縱橫剖析得其要領惟於祕密教淨土教兩者從缺蓋本期易卷更論後 足於近世之科學的研究而發揮其犀利之批判態度者後半論敍佛教史實在當時 亦頗有啓蒙之價值(五一)大乘佛教史論乃由教理發達方面試爲史的考證著者 婆爲止乃未完篇也(五〇)廣就印度之哲學宗教明定其發達之史實與年代蓋立 學究態度實不易得而後來著作卽多受其暗示故日人推爲傑作情其敍至龍樹提 酌東西文獻多種頗能穿鑿細微示其優越之見解在當時此道幼稚著者能有如是 圍斯爲可憾十餘年前我國曾有譯本刊行(四九)佛教小史亦編年體但記事中參 爲日人最初之佛教史書以日文著述者體裁用編年式而材料多不能脫舊傳之範 端未能染指固遠遜前者矣近時我國亦有譯本(五三)本載新佛教雜誌題爲通

典據多用我國藏經但敘述繁雜難得綱領亦憾事也。 後段較為草率蓋受篇幅之限制也(六一)印度佛教思想史以討究思想發達為主 史單羅列事實蓋係未定稿也(五九)印度佛教史內容稍詳敘述通俗為初學必讀 之籍(六〇)印度,佛教以著者於言語學有深遠學識故能取材得當頗稱良構惟 (五八)每章附舉參考書籍用意周到由以爲專門研究頗便(五六)印度佛教發達

以上皆屬印度佛教之通史另有關於特殊記事之各籍如次。

六二 佛典結集 一卷 松本文三郎著(西紀一九〇三年)

六三 淨土教發達史論 一卷 橘惠勝著(同前)

六四 佛教年代考 一卷 小野玄妙著(西紀一九〇五年)

六五 馬鳴菩薩論 一卷 常盤大定著(同前)

六六 原始佛教史 一卷 舟橋水哉著(西紀一九〇六年)

六七 唯識發達史論 一卷 三井淳辨著(同前)

其考訂以期解決一切問題此篇之作亦本是意幷附攝影多種可資參證至於研究 註出藏經上之典據頗便初學而又附錄有佛滅年代考摩揭陀及錫蘭王統研究等 種教義之發達以印度方面爲限亦可參考(六四)考定印度佛教之事實及年代且 解明事實之真相附錄有關係之紀事頗多亦便於參考(六三)及(六七)皆研究一 印度佛教歷史不可缺之圖表則有二種。 各事實蓋近時佛教史之研究因阿育王碑柱等銘文可以旁證王之年代故努力於 謂阿含婆沙及俱舍之教理史(六八)專究阿育王一生之事蹟欲以確定有關係之 (六五)對於印度佛教上問題的人物加以史的研究立論真摯頗有啓發(六六)可 此中(六一)佛典結集詳論四次結集之問題能批判剖析東西各學說而努力 六八 阿育王事蹟 一卷 森林太郎大村西崖合著(西紀一九〇九年)

七○ 印度佛教史地圖 大鹽毒山著(西紀一九二四年) 六九 佛教大年表 望月信亨著(西紀一九〇九年)

t

見有更完全之年表刊行故值得推薦於學界也(七〇)乃最新之作各重要地點皆 名每合各時代不分使人難得沿革之觀念稍爲缺點。 繫註有關係之事項合地圖地誌為一頗似我國舊時輿圖在彼邦則創格也惟其地 一步之討論又篇首綜合各種材料表示印度王朝之系統皆有價值卽至今日猶未 中大年表堪爲教史研究之依據以其於各史實皆詳示典據指導學者爲進

參考若討論特殊問題者如姊崎正治之佛教聖典史論(西紀一九〇九年刊)村上 精之佛教史林(西紀一八九四年以來陸續刊行)常盤大定之印度文明史(西紀 至於印度古代之哲學宗教與佛教有直接之交涉敍論此種方面之佳著如井上圓 西紀一九一一年刊) 薗田宗惠之佛教、歷史(西紀一九一九年刊)等亦可披閱 專精之大乘佛說論批判(西紀一九一三年刊)及佛教統一論(關於教理方面者 一九〇六年刊) 高桑駒吉之印度五千年史(西紀一九〇八年刊)等皆可爲一般 以上略舉教史之重要參考書既盡其外與教史有關之籍猶復不少如村上專

爲中國撰述說遂引起一時學界激烈之論爭亘年餘不決甚爲偉觀而其餘波所及 了之外道哲學(西紀一入九八年刊)高楠順次郎木村泰賢合著之印度哲學宗教 披讀應注意不怠如西紀一九一九年時佛書研究雜誌上偶載望月信亨之起信論 紀一九一六年刊)亦多多考之資料可備查閱自餘雜誌所載論文層出不窮多可 史(西紀一九一五年刊)及印度六派哲學(西紀一九一六年刊)等皆當參閱又松 復使我國佛學界亦生種種諍論至今未已焉 本文三郎之印度雜事(西紀一九〇三年刊)山下祥光氏之印度太古史(譯本西

第三章 中國教史概略及其參考書

實爲佛教傳播史中之樞紐凡研究教史均不應忽略況我儕本國史實尤應有相當 了解者乎今先略敍歷代佛教流傳大概及研究問題等如次 發生於印度之佛教傳來我國而後卽得充分發達而廣播諸四隣故我國佛教

我國佛教之傳來通常以漢明帝永明十年(西紀六七年)爲始其後於佛陀入

滅蓋已五百五十年也漢明之前似亦有佛教東傳之形迹古來文獻可徵者亦有數 月支沙門迦葉摩騰及竺法蘭二人翻譯經卷創始寺院遂引起道教之反對自後兩 種但均不得認爲佛教之正式流傳故舉漢明始來說較得當也其時東來傳法者爲 出非當時之舊也 家衝突不絕至於初譯佛經今但存四十二章經一種觀其文詞結構恐亦係後人撰

朝野時有儒士牟子著理惑論至欲以佛教統攝本來之儒道二教云。 業大見進步諸譯家中支婁迦讖安世高尤有名所出各典兼大小乘正法弘傳乃遍 此後約八十年漢末桓靈之交月支安息康居等地譯經沙門陸續東來翻譯事

教漸啓南北分歧之緒因人文思想在在異色遂至後來兩方對立歷久不改焉北方 事開教化衆像塔舍利之崇拜羯磨受戒之作法乃至梵唄傳讀之儀式均漸起於是 佛教時有量柯迦羅康僧鎧等外來僧徒翻譯弘法江南則有康僧會支謙等沙門專 及三國時魏承漢後建都洛陽佛教較盛東吳亦頗見流行惟蜀中不傳於時佛

時而求法講經者多有其人佛日光輝於是燦然。

跋陀羅及稱赤髭毘婆沙之佛陀耶舍又劉遺民陶淵明等居士無不沐其芬芳者至 創編經錄輯撰註疏又定釋姓奠淸規皆於佛教著見功績其門下出慧遠亦屬法門 則佛圖澄其人也澄識秀德高得石氏之皈依致力佛教途極其發達弟子中有道安, 國之紛亂亘百餘年東晉偏安江左佛教反不盛行北地外族侵入破除人種偏見對 多羅亦可注意至於末葉有名之佛圖澄東來弘法機運更見促進其時經五胡十六 以及無羅叉竺叔蘭支疆梁接聶承遠父子等均爲譯傑創譯密教經典之帛尸黎密 於當時佛教教學猶無一定主張大小經律皆傳譯流布自法華華嚴涅槃等大乘聖 後世所傳虎溪三笑逸事亦可想見其持律生活之如何嚴格也時華嚴經譯家佛陀 龍象三代教化遂定我國佛教之基礎蓋遠據廬山結白蓮教社定心念佛修持肅然 於外來佛教態度尤見積極自由故於戰爭亂離之中正法仍能普及而爲之樞紐者, 其次西晉之佛教譯事頗稱發達如有名之燉煌菩薩竺法護兼能講經之帛延

典阿含等小乘經典乃至四分廣律等小乘律一時盡出又欲具備三藏昔來未譯之 年搜羅梵筴歸來極有功於譯界所錄佛國記一書包含東洋學及佛教史研究上資 論藏亦盛見翻譯而引起毘曇之教學云又學僧法顯亦於其時發心入竺辛酸十餘 料不少今猶爲學界所重視前文已述之矣。

中四傑能顯發所宗此又通常所知也同時中印曇無纖來譯涅槃經如來常住無有 先得姚興之外護止在十餘年大興翻譯道侶三千俱集座下關中內外莫不仰止而 變易以及一切衆生皆有佛性之思想遽見遍布後因之有湼槃教學幷判教之說亦 想離念當時之一般思想亦因前代經學流行而反動趨向老莊之虛無恬淡淸談風 淨土等宗勃興之近因至於羅什自身之思想則繼承龍樹提婆立足於般若真空無 其翻譯文辭絕妙傳誦一時典籍種類亦遍大小三藏教禪諸宗遂爲四論三論成實 靡天下羅什所學適投所好途舉世歸依長安學園儼與廬山蓮社並恃其門下有關 東晉漸蒞末期鳩壓羅什入長安我國佛教史爲之劃一新時期羅什係龜茲人,

## 大可注意也。

真諦三藏大宏法相皆於佛教教學有大發展故正法興隆日臻其極其間惟一遭侯 行翻譯齊代則有僧柔慧次等講經不衰梁代則菩提達磨東來創興禪教乃至陳代, 南北朝時代南朝歷宋齊梁陳數代朝野皆皈佛教如宋初有佛馱什畺良耶舍等盛 景之難金陵精舍燬敗無餘是爲逆緣耳。 東晉既亡劉宋代與江北五胡亦統一於北魏南北成相峙之局又百餘年通稱

研究轉向俱舍宗派影響之大可以想見又其時名僧僧祐惠皎寶唱等著弘明集名 教學界關一時期蓋所譯無著攝論啓攝論一宗又所譯世親之俱舍論復使毘曇之 稱三大師皆宏此宗其次則三論代興至後吉藏盛達極點至於真諦翻譯爲我國佛 僧傳高僧傳等書大有益於教史之研究 更細審當時教學之情形則先有成實一宗之興頗稱發達梁代法雲智藏僧旻,

其在北朝魏分東西各禪於北齊東魏四代之間佛教因與道家衝突至有二武

女

Ŧ

宗譯淨土論啓淨土教皆爲重要淨土教自雁門曇鸞宏之唱淨土念佛說屬於廬山 時勒那摩提菩提流支相繼東來譯經講學俱見進步尤以流支所譯十地論開地論 石洞其偉業垂法百世佛教藝術以爲偉觀太武帝破佛不久文成復興正法後宣武 法難之慘事但綜前後觀之不少護法奉教之君主如北魏道武大崇佛教開闢龍門 影慧遠抗爭周武帝之破佛皆能維持宗教規模不至墜失。 扇多譯出攝論實大乘論藏完譯之有關重要者又有僧統慧光宣揚地論四分有淨 之別派而爲後來善導一派之基礎末流及於日本普及民間極見勢力云此外佛陀

彩其天台三大五小之著五時八教之判既建一派之初基復影響永久至今未衰蓋 界巨擘而淨影具統一態度天台能包容處置嘉祥擅批判解說途能爲佛教放一異 尤有特色也至當時法經等出衆經目錄費長房撰歷代三寶記張經錄之規模作閱 面更見發達如江北淨影之戀遠江南天台之智顗金陵嘉祥之吉藏等俱屬一代教 至於隋代統一南北佛教譯業雖由闍那崛多達磨笈多等繼續不絕但義學方

藏之南鍼亦有足多者。

代也若分觀其發展情形則首先有可特筆者爲譯傑玄奘之大業裝師因感舊譯之 宗發達極百華撩亂之觀益以譯業隆昌前後無比此一時代實可謂佛教之黃金時 訛失獨身走印度徧求梵典兼事問學十七年而歸來實行嚴格之翻譯亘二十載遂 記則幷前後之佛國記寄歸傳等稱爲教史研究上必要之作 系學說途風靡一世而彌勒之崇拜因明之創興皆遺遠大之影響至所記述之西域 餘實開我國佛教界第三期之新運時人逢此偉業莫不欽崇所主張之瑜伽唯識一 百卷瑜伽師地論一百卷皆浩瀚可驚而其譯法謹嚴一改舊制使佛教義理表見無 得七十餘部一千三百四十卷其中大部譯籍如大般若經則六百卷大毘婆沙論二 迨李唐代興一代二百九十年間與佛教相終始凡前代萌芽之各宗至是皆成

留志金剛智錫蘭之不空及我國之義淨等所出皆影響一時教學其善無畏金剛智 

不空之三家專譯密教典籍途開一派真言宗而實叉難陀地婆訶羅所出關係華嚴 一宗義淨所出又於律學多所闡明皆大可注意也

皆弘俱舍論宗局於小乘則又法相之餘緒旁支而已。 別發揮然其能升堂入室傳承宗說者惟慈恩一人而已慈恩學解優越識見高邁睥 明圓測亦得親教裝師專研唯識但時出異說爲正系所排斥若光寶泰稱俱舍三家, 睨一時無與疇者通稱大乘基以示尊崇洵足當之無媿由是該收舊傳毘藝攝論等 派而興法相一宗自後慧沼智周相承而下數十年間宗派大張至與慈恩並世之西 更統觀當時之教學界因譯傑裝師極力主張自宗門下英俊多能信奉師說特

首所見頗不滿於慈恩之瑜伽唯識輙以抑相揚性之態度主張法界無礙緣起之說。 之民性相洽不久而所說大昌法相一宗縣受打擊馴至一蹶不振賢首立論本多弱 於法相之事理性相分別言之者隱具針對之意以其就圓融立說頗與我國好概括 顧際此時代潮流中亦有卓然立異引起極大之影響者則賢首法藏其人也賢

闡揚之勢力宏深乃與天台幷執後來教界之牛耳焉 點但以學德超軼有講經之奇瑞能卽物而妙喻娓娓動人遂致極盛其資澄觀等復

家途啓南北頓漸不同之禪風慧能更屬傳衣鉢之人再傳南嶽靑原各立臨濟曹洞 弟子惠果復能融合兩部廣其流傳日本東密始祖空海卽出其門下台密仁珍諸師, 教由善無畏等創興自不空盛行翻譯(與羅什真諦玄奘並稱四大譯家)遂宏厥宗。 日三藏慈愍之一派此其前後傳承雖有昌徽之別但影響人心則俱深大又真言密 之基礎後來潙仰雲門法眼三宗更由此出故晚唐佛教界之大勢唯禪門獨擅勝場 亦紹其法脈者也又如禪宗至唐亦大盛行蓋達磨五傳至弘忍門下出神秀慧能兩 觀如彼西藏佛教卽其間接影響所生朝鮮及日本佛教則屬直接之派生其關係重 而其思想影響其他數學者極大也唐代佛教宗派之繁旣如此其教勢四播亦復可 一轉而開南山宗派又淨土法門則善導承道綽之教大成口稱正業之說更後有惠 然唐代宗派之創興猶不止此如戀光之四分律宗至唐而有礪素宣之三家更

女

F

大亦可知矣。

教受此摧折未及恢復卽經五代紛擾之世法運愈蹇周世宗更加破壞以至寺像燒 毀章疏棄失佛法一時有拂地之觀焉。 唐末武宗嘗一度破佛後世以與魏道武周武毀佛法之事並稱爲三武法難佛

密各籍惜後來少所應用以致譯家之名不甚顯著云。 踵而至北印之天息災施護中印之法天等皆其重要人物而盛事翻譯遍於大小顯 法寶繼後獎勵講經促進譯業資於弘法者極多其時梵漢之交通既繁外來沙門接 至於宋興佛法漸復太祖時先有金銀寫字佛經繼有木版全藏印刻皆極推尊

發揮焉此外若禪宗則傳法不衰永明延壽作宗鏡錄佛果圜悟作碧巖錄皆稱名著。 異義而成對抗之勢至於四明孤山出世於圓頓教旨愈益精究台宗之面目遂極得 五家七宗之法網益以擴張其華嚴南山淨土等派亦有相當發展未至墜失迄南宋 當代教學先有可記者卽天台之復興因高麗之天台章疏輸入生山家山外之

偏安禪淨之教猶相與浮沈焉。

祖通載覺岸之釋氏稽古略二三種而已。 信喇嘛教反致妨礙真正佛教之發展其稍於佛教學上有關係之著作惟念常之佛 兩宗仍盛於南北自餘各宗則漸失勢加之元世祖尊敬西藏僧發思巴以爲帝師因 蒙古族既侵入我國擁廣大版圖建立元朝佛教繼承前代惟禪宗中臨濟曹洞

普遍其在官府則倡刻南北二種藏本民間復改刊方册本數種皆足稱不世之偉業。 教學之提倡當時禪淨能一致發展殊可注意也。 晚葉有雲棲株宏蕅益智旭前後為教界重鎮智旭尤重教觀所著閱藏知津頗足為 明代諸帝多知保護佛法禪門一宗與異教喇嘛相並盛行至於念佛一門尤見

有軀殼而精神逐漸消失直至最近數十年間由居士之提倡漸有復興氣象而注重 義學能使四來真意重見人間是亦極有價值之點凡研究佛教者固應助成此復興 清代初原行喇嘛教不久卽衰後來回教基教等漸侵入內地佛教受其影響僅

## 事業也。

相並行故教史之研究亦當以翻譯爲主眼而爲種種討論今舉其一例如新舊譯之 玄奘爲斷玄奘以前爲舊譯後則新譯前後譯家對於教義之主張大異譯籍即顯著 此特色一方面譯文造語亦頗不同普通分別兩譯即以是爲主所謂譯語不同者如 不同最關係於教學卽教史研究所應注意之一大問題推原新舊譯之區分乃以唐 出入故慈恩唯識述記第一云此言有情有情識故乃至言衆生者不善理也草木衆 相違而致全體立說爲之變色者如然名薩埵 Sattva 舊云衆生新云有情其義極有 舊云身毒或云賢豆今從正音宜云印度卽此可見一班又如義譯名詞每有數字之 音譯名詞舊則訛略新乃正確西域記中舉例極多若記卷二云天竺之稱異說糾紛, 生此可勘證又如梵名 Alaya 舊云阿棃耶義譯無沒新云阿賴耶義譯藏此即貫通 我國佛教始終有一顯著之特色卽翻譯事業也歷代佛教之發展無不與翻譯

皆從此出書唐時靈潤論列新舊兩譯十四種相違卽廣涉一般之教義可爲旁證其 他類例今不繁要 新舊教義之全部凡三乘一乘之區別佛果成否之相違真如受黨之當否種種問題

異同而槪斥一派之不正如昔時註家常帶感情作用排斥異己遂至抹殺學說之真 求表現於譯語故又大異於舊譯也惟此一點在研究者應取冷靜態度弗因學說之 異於舊說亦屬當然益以在印稟承之師匠乃與舊學異派之護法一宗所奉教義悉 於新譯家裝師即因不慊於舊譯而赴印尋討梵籍故歸朝以後翻譯上之主張處處 新譯音義精審而文句冗長立言晦澀此比較羅什玄奘兩家譯文最易首肯者也至 更概觀兩譯之特徵各有短長舊譯詞藻華美音韻流暢而字音字義每缺嚴密。

次舉研究應用之參考典籍在我國昔時佛教史家頗多著作亦見繁出但有一

失爲一大通史以著者爲台宗卽偏從五時八教之說不得顯露教史真相是卽一例。 通病喜偏護所宗一派學說而不能持公平的態度如志磐之佛祖統記卷軸浩繁不 故研究者又應側重資料方面而取批判之態度也今先舉通史之類如次。

- 一 歴代三寶記 十五卷 隋費長房撰
- 一 佛祖統記 五十四卷 宋志磐撰
- 三 隆興編年通論 二十九卷 宋祖琇撰
- 四 釋氏通鑑 十二卷 宋本覺編集
- 五 佛祖歷代通載 三十六卷 元念常集
- 大 歷朝釋氏資鑑 十二卷 元熙仲集
- 七 釋氏稽古略 四卷 明覺岸編集
- 九 替 屬釋教部彙考 七卷 明幻輪彙編

天台爲中心記述佛祖傳授之迹者撰者費十年歲月而成故極其浩瀚所準據之材 年通論亦編年敍說組織稍類釋氏稽古略特致力於各代名僧指示其事業之始末。 志四卷類集古今實攻學極佳之資料凡研究我國佛教史者所必讀也(三)隆興編 周昭王二十六年)至宋代寧宗端平三年皆以編年體裁詳記史實至於歷代會要 富頗復可觀尤以其中法運通塞志十五卷爲甚重要自佛陀降生之歲(從舊傳爲 極詳盡而全篇內容或特敍淨土教史或略說諸宗概史又或汎論一般佛教蘊蓄之 史書分本紀世家列傳載記諸志先從佛傳敍起次及天台列祖傳記著作目錄等皆 第四卷以下爲各種經錄尋討譯經沙門之傳記亦足資研鑽也(二)佛祖統記乃以 單舉各時代之概說次有年譜摘記重要事項極爲明瞭但時有謬誤不可不注意自 十五卷中前三卷列佛陀降生以來之年譜多足資通史之材料各卷之初有總敍簡 料爲量遷之宗源錄及宗鑑之釋門正統但加以編纂訂正甚多依其敍說體例一本 此中各籍多已敍說於前編茲就本章有關之部分更略述之(一)歷代三寶記

女

ī

U

事至南宋理宗爲止若以通載稽古略等後出之籍補之可以得始終之大概矣。 照檢覈存否頗多重要資料總之研究我國佛教史最要參考書爲佛祖統記但其記 僧四百三十餘人最後(九)古今圖書集成釋教部彙考以歷代佛教史實與正史對 敍說簡單得要(八)爲其續編始自元世祖甲子至明熹宗丁卯計三百六十四年共 (四)(六)皆仿通鑑體裁亦可參考(五)內容廣泛有高僧之傳記碑序之抄錄(七)

各代之教史變遷今舉要著如次。 其次與通史性質相異之資料爲各種僧傳此以記載個人事跡爲主但亦可見

- 一〇 名僧傳抄 一卷 梁寶唱撰
- 一一 出三藏記集 十五卷 梁僧祐撰
- 一二 高僧傳 十四卷 梁慧皎撰
- 一三 續高僧傳 三十卷 唐道宣撰
- 一四 宋高僧傳 三十卷 宋贊寧撰

一五 補續高僧傳 二十六卷 明明河撰

一六 大明高僧傳 八卷 明如惺撰

至唐貞觀十九年共一百四十餘年間高僧三百三十餘人附見一百六十人宋傳爲 見二百餘人皆有傳記洵詳備之作也次唐傳爲高宗時道宣所輯亦分十門記梁初 爲十科自佛教始來至梁天監十八年約四百五十年間高僧二百五十餘人傍出附 唐傳(一四)亦略稱宋傳(一六)略稱明傳以上四部總稱四朝僧傳前後相承敍述 所據名僧傳褒揚或有未當記事或有漏逸體裁或有未備故高僧傳依之改作則編 頗盡其中梁傳一種乃古來僧史資料最被重視者隋書誤爲僧祐所撰實是慧皎也。 之傳記可爲參考(一二)通稱梁高僧傳或簡稱梁傳(一三)通稱唐高僧傳或略稱 (一一)出三藏記集爲現存經錄中最古者最後三卷收載安世高至法勇三十二人 爲後來高僧傳所依據日人宗性嘗抄錄名僧傳要文爲今日考見原傳唯一之資料。 一〇)名僧傳抄乃寶亮由寶唱名僧傳中抄出四十家而成原傳凡三十卷多

**传教**研 / 治

宋太宗端拱元年贊寧等所輯記自貞觀迄當時三百五十年間高僧五百三十餘人, 通史編輯之依據故其價值重要應勤研究也 附見一百二十餘人明傳與(一五)補續高僧傳略同補宋傳之缺記宋元明三代高 僧內容豐富為尋究近世僧傳最要之資料各種僧傳多先於前述各通史而出而為

**大則翻譯者之傳記見於各經錄中皆可參考舉其要籍如次** 

一七 大唐內典錄 十卷 唐道宣撰

一入 古今譯經圖紀 四卷 唐靖邁撰

一九 續古今譯經圖紀 一卷 唐智昇撰

二〇 開元釋教錄 二十卷 唐智昇撰

二一 大唐貞元續開元釋教錄 三卷 唐圓照集

二二 貞元新定釋教目錄 三十卷 唐圓照撰

此中(二〇)開元釋教錄(二一一)貞元新定釋教目錄二種最爲完備。

等皆極重要又部分的記載屬於此種者甚多如 僧祐之弘明集十四卷唐道宣之廣弘明集三十卷後魏揚玄之之洛陽伽藍記五卷 通史僧傳皆教史研究之根本資料其他補助資料足供研究者不一而足如梁

二三 大唐西域求法高僧傳 二卷 唐義淨撰

二四 比丘尼傳 四卷 梁寶唱撰

二五 神僧傳 九卷 明太宗勅撰

二六 僧史略 三卷 宋贊寧撰

多出僧徒之手正史記述無一焉蓋歷朝修史者皆主張所謂儒教力避佛教事項之 宗派史料甚繁日人近編續藏經中搜羅粗備可勘更有須一言及之者卽以上著書 爲他種所無(二六)主敍佛家事物之起源與四朝僧傳相併流行亦甚重要自餘各 歸無十此種慘痛之事傳中見之今有法文譯本極爲研究者重視(二四)特出尼傳, 其二三一記入竺求法之高僧五十餘人義淨所謂高僧求法離長安去人成百

女

F

エーマ

趙册晉史見捨恨局當時宋典所存頗因其會(高僧傳十四)可知史書對於佛教任 記載法運通塞迷離難知王曼穎嘗送慧皎書曰道安羅什問表秦書佛澄道暹雜聞 亦考據之一法也。 意重輕矣佛家興感於此盛行製作未免有過事誇張之處如說佛教東來務求其久 遠而推徵上代妄爲立說是其一例但此種處正史慎於記載對比研尋差得真相是

次言泰西學者對於此一方面之研究較爲少見類書僅有數種。

- 114 Chinese Buddhism, a volume of sketches, historical and critical, by J. Edkins, London, 1880.
- (二七) 敍說中國佛教而以基督教批評之(二八) 為前書評說亦不免有同病。 Notice of the Chinese Buddhism, by J. Edkins, London, 1885
- 一九 Catena of Buddhist Scriptures from the Chinese, by S. Beal, London, 1871.

- 110 The Buddhist Tripitaka, by S. Beal, London, 1876.
- [1] On Buddhist Literature in China, by S. Beal, London, 1882.
- [1] Buddhism in China, by S. Beal, London, 1884.

記載通俗且注意律藏之研究其餘或輯佛典之抄譯或加藏經之解題皆不免有錯 是數種皆俾爾氏一人之著書能得我國佛教之概要者惟(三二)之一種此書

次言日本學者關於此種研究之典籍主要者有次列數種。

- 三國佛教略史 上中二卷 島地默雷生田得能合著(西紀一八
- 三四 支那佛教史樂縣縣 一卷 藤井宣正稿(西紀一九〇六年)
- 三五 支那佛教史 一卷 吉水智海著(同前)
- 三六 印度支那佛教史要 一卷 境野哲著(同前)

支那佛教史綱 境野哲著(西紀一九〇九年)

三八 印度支那佛教通史 一卷 伊藤義賢著(西紀一九一〇年)

三九 印度支那佛教小史 一卷 境野哲著(西紀一九一五年)

四〇 支那ノ佛教一卷 境野哲著(西紀一九一八年)

四 上世支那佛教學史 一卷 佐佐木憲德著(西紀一九二〇年)

四二 支那佛教思想史 一卷 橘惠勝著(西紀一九二一年)

支那佛教正史 上卷一卷 伊藤義賢著(西紀一九二三年)

支那佛教史敍述簡單而頗有學究考據之態度原稿不全已由梅田謙敬氏補成之。 此中(三三)(三六)(三八)(三九)之四種既於前章略爲解釋今不述(三四)

代思想(四一)上世支那佛教學史對於我國佛教教學爲史的研究但自佛教渡來 印度佛教史綱爲姊妹篇頗具學究態度穿鑿入微惜敍說紛雜不能指出一貫之時 (三五) 支那佛教史係編年通史體裁略失之通俗(三七) 支那佛教史綱與前舉之

爲較新之作敘說至於六朝爲止逐段記事皆指示典據且詳考異說務得真相指出 印度佛教思想史之姊妹篇但敍說較前整齊頗可資取(四三)支那佛教正史上卷, 至六朝時代爲止所論頗中肯綮可供專攻之參考最後(四二)支那佛教思想史爲 教理發達之徑路末附詳細索引及地圖均便參考

此外有特殊部分之研究可參考者如次。

四四四 支那佛教史之研究 一卷 山內晉卿著(西紀一九二一年)

四五 支那淨土教史 二卷 佐佐木月樵著(西紀一九一三年)

支那佛教遺物 一卷 松本文三郎著(西紀一九一九年)

支那佛教遺蹟 第一卷 常盤大定關野貞共著(西紀一九二五

五)支那淨土教史詳述我國淨土教之起源及發達等頗詳因淨土教影響於佛教 (四四) 乃舉我國教史有關係之事項縱橫檢討頗足資專門研究之參考 (四

寺山東之僧朗遺蹟種種皆未經前人道及者也其餘有關係之著作及專門雜誌東 少其一部分之記錄既公刊爲「古賢」跡~」一書今復集其重要發見次第刊行第 七)一種乃最新刊行著者常盤氏前後漫遊我國數次注意佛教史蹟發見事實不 踏查我國佛教之遺物而加以史的研究者書中圖說並重啓發讀者頗多最後(四 教學之各方面故此一書得我國佛教一方面之大要頗可寶貴(四六)乃著者親行 洋學報與支那學散見論文亦多可觀 一卷卽(四七)也其體例以圖版爲主繫以解說所收有洛陽之白馬寺長安之靑龍

更追溯日本古代著作亦有數種足供參考。

四八 三國佛法傳通緣起 上卷 凝然著

四九 八宗綱要鈔 二卷 凝然著

五〇 僧傳排韻 一百八卷 堯恕撰

(四八)以史實記載爲主(四九)則敍說教義且溯尋史實之徑路詞句流暢記

載得要最爲一般人所喜誦初學研究亦堪資取(五〇)以我國學僧爲中心益以外 來譯經沙門等傳記以韻字排列名稱摘抄傳記而註出詳細出處最便尋討至於多 考地圖現有次之一種與前舉印度佛教史地圖體例略同

五一 支那佛教史地圖 大鹽毒山著(西紀一九二四年)

第四章 日本教史概略及其參考書

不衰宜矣。 王遣使奉獻佛像經論等引起政治上爭端結果主張進取之一派勝乃漸呈崇佛之 位十三年(西紀五五二年)去佛滅已一千餘年當於我國六朝梁末也時因百濟聖 定乃奠日本千古之皇謨三經註疏之述作亦示後世教學之模範日人至今尊崇之 并造寺興法由殖產工藝改革政治親修外交頗增進一代之文化其十七憲法之制 傾向越數十年聖德太子出世佛教遂得無比之發展太子爲和國教主旣力興佛教, 日本佛教史通常分爲五期或六期撮其大要則佛教正式渡來爲欽明天皇卽

成實俱舍相次而起所謂古京六宗也三論傳自高麗後分元興大安二派成實一宗 論矣維摩仁王最勝等佛會陸續創起佛教教學漸見鮮明故有三論法相華嚴戒律、 即附庸於此法相則自唐傳入四代而後亦分南北兩寺互競高下自餘各宗多由唐 東傳日臻發達當時佛教可謂內外充實也已。 一百五十年間爲飛鳥奈良兩朝政教漸見一致佛教因之極爲隆昌建寺度僧固無 及西紀第七世紀初葉推古舒明兩代之交至於西紀八世紀末光仁代垂終約

大張一山之規模該攝圓密戒禪四宗而立說頗能發揮日本天台家之面目而影響 最澄本修學南都後拓叡岳爲王城鎭護之道場深得天皇信任自復入唐求法歸後 武之英斷而遷都佛教中心途移於平安則有偉人最澄空海出而爲教界放一異彩 及於各宗焉空海亦修學南都與最澄前後入唐歸朝後創東寺力弘密宗金胎兩界 益張勢力於是開高野山永久之基礎時佛教之幹流可謂天台真言兩宗對峙而已。 西紀第八世紀末桓武朝後四百年間爲平安朝藤原源平爭奪之世其先由桓

有法然親鸞之他力念佛教矣。 通念佛等皆其影響所起於時源平之爭日烈殺伐亂離之中無常思想感人良切遂 世一途而淨教念佛一門漸呈萌芽漸而空也出而提倡踊躍念佛良忍出而弘布融 之社會的勢力因而甚大通俗結果流弊滋長至於教界墮落反動之勢驅人心於厭 支派甚多要之當代密教勢力普遍各宗皆多少有其色彩因之競祈禱爭修驗佛教 彩愈益鮮明與東寺密教即東密者相對峙後因徒衆互爭勢力山門寺門分而爲二 最澄所傳天台該攝顯密二部卽爲台密之起源後圓仁圓珍相繼入唐法門色

門其教條簡明與其圓滿人格相俟而風靡一時德化久遠爲日本佛教史上所鮮見 叡岳以其聰明博學壓伏四衆終至循善導之法系依源信之遺意大成念佛易行一 土禪及日蓮三者爲主淨土法門自昔多有倡者但至源空始獨關一宗源空初修學 謂鎌倉時代此代始終見佛教界之更生卽新宗興起而舊宗覺悟也新宗中尤以淨 西紀十二世紀末賴朝開幕爲始至十四世紀中北條滅亡約一百五十年間所

門乃勃然興起矣其勢力頗深長今日猶極盛所謂時宗卽其末流之一派。 證教行信證六軸示唯信絕對他力易行如是凡夫直入之教深攬人心淨土真宗一 親鸞爲甄別教義之真理的傳者嘗因師罪連坐遠放卻利用此逆緣開化邊民綴已 其名著選擇本願念佛集當時引起問題頗多軼話後門下英哲甚多流派各別特以

極易武家之信仰尤深後來派別分歧教綱益備。 臨濟禪與曹洞禪此直指人心法門因當時亂離厭世之羣衆思想適相需要故逼普 禪宗法門流傳日本亦早至榮西道元兩家始立專宗二人皆入宋朝求法分傳

門其活動生涯爲日本僧史中所稀覯其弟子多大器故法門終能盛行。 而期妙法之統一。於是主張破邪顯正屢瀕法難志不稍屈始終擁護唱題成佛之法 至於日蓮宗爲日蓮所開創以其豪邁氣質熾烈信念不慊於叡岳之顯密雜濫,

可謂日本佛教最盛期也自西紀十四世紀中尊氏執權至十七世紀初豐臣滅亡約 當時新宗紛起古京平安兩地各宗亦受激發而人才輩出頗覺活動此一時期

國之紛亂一時陷於不振之悲運。 則白旗名越兩派稱雄於關東真宗則有蓮如之中與運動皆得維持而不墜後遭戰 三赦而後素志漸伸教行東西各地則由本迹勝劣之論議轉激流派日繁其他淨教 頗極繁衍曹洞僅苟存於北東邊陬而已日蓮宗有日像之提倡初布教京師被三黜 要事實後則被亂離所左右如禪門惟臨濟特盛京師關東之間五山十剎二十四流, 二百七十年間爲吉野室町時代至戰國紛亂之時代初則以新興各宗之消長爲主

施之爭議而教系複雜一方則有隱元外來開立黃檗一宗曹洞亦見重興如是教學 之行正法律皆是其他真宗則本願寺東西分裂宗學特盛日蓮宗有受不施不受不 最顯著者學說亦繁出如鳳潭之新華嚴說白隱之再興臨濟天台之興安樂律真言 爲之籌畫實效大舉特於教學義解之發展見其隆盛如各宗學舍談林之創設皆其 謂德川時代初時家康統一欲以佛教收攬人心頗建興法之策略而偉僧崇傳天海 自西紀第十七世紀初家康開幕迄十九世紀終大政奉還約二百七十年間所

创拳母邻沿

奸之趣謂爲佛教註解時代洵不虛也。 大盛卻以義解最繁之俱舍唯識等爲基礎學各宗共通修習其學說討究有百華競

事業亦頗順暢布教興學校印藏經皆有可觀。 有熱心護持之士百方經營得存一線生機爾來五十餘年信教自由旣見明令佛徒 神佛分甄之令一時偏重神道盛唱廢佛毀釋之議正法衰頹驟呈慘淡幸而各宗皆 至於西紀十九世紀中葉明治維新文物頓改面目但以復古思想之影響頒布

色也如其教義上有本地垂迹之思想卽最顯著之一例此思想乃以異域本地之佛 仰同化也又如日本佛教多帶實際主義之色彩亦與其國民性相融合而然凡此皆 陀垂迹爲國內所在之諸神以成神佛不離之信仰對象可見佛教之與日本一般信 得由其佛教史之研究見之此學者所應注意者也。 研究日本佛教史首應注意者卽其國佛教表面與國體同化融合而成一種特

般通史則頗缺乏今舉其主著如次。 日人之研究其國佛教歷史頗詳故著作繁多但多屬一宗一派之別史至於一

- 一 日本佛法史 三卷 田島象二著(西紀一八八三年)
- 二 日本佛教史略 一卷 大內青巒著(西紀一八八四年)
- 三國佛教略史 島地嘿雷生田得能著(西紀一八九〇年)
- 四 大日本佛教史 一卷 村上專精著(西紀一八九七年)
- 五 日本佛教史綱 二卷 村上專精著(西紀一八九八年)
- 八 佛教史要(日本之部) 一卷 境野哲著(西紀一九〇一年)
- 七 日本佛教史 一卷 石原卽聞著(西紀一九〇四年)
- 入 日本佛教通史 一卷 伊藤義賢著(西紀一九一〇年)
- 九 日本佛教小史 一卷 境野哲著(西紀一九一一年)

- 一〇 平敍日本佛教 一卷 藤本慶祐著(西紀一九一七年)
- 一一 日本 2 佛教 一卷 境野哲著(西紀一九一八年)
- 一二 日本佛教外史 一卷 菊地亮三郎著(西紀一九一九年)

史之預備節本記事雖遜前種而始終完結頗可參考(六)佛教史要敘說尚詳(七) 要漸釀成此一方面之機運本書則其具體的綜合結果也原來計畫四卷完結但僅 十一寺之梗概後重刊時略去此卷(二)日本佛教史略亦編年體而文字簡潔惜僅 時此類著作內記事較爲整齊最後一卷係收錄某僧所著之扶桑伽藍紀要凡記二 錄佛界年鑑網羅一切有關係之事項一覽瞭然(五)日本佛教史綱乃完成大佛教 出第一卷敍至奈良朝爲止而敍說徵引極博論理亦復井然教史中第一雄篇也附 畫督率境野哲鷲尾順敬兩氏而起稿博士先刊佛教史林提倡佛教史的研究之必 刊上卷(三)三國佛教略史已見前(四)大日本佛教史著者村上專精乃以遠大計 此中(一)日本佛法史用編年體敍說佛教始來至於明治十五年之史實在當

通史(九)日本佛教小史俱爲學徒教科而作并有印度中國之部相俟爲姊妹篇其 日本佛教史為博文館帝國百科全書之一種但所敍多有可議之處(八)日本佛教 沿革略一篇亦頗能得其概要。 由側面描寫史實頗有趣味此外如驚尾順敬氏日本佛家人名辭書卷首日本佛教 於日本獨詳敘事平易通俗極宜(一一)日本,佛教亦通俗(一二)日本佛教外史, (九)種尤敍說得要易求日本佛教之概念(一〇)平敍日本佛教敍及印度中國但

其次斷片記事而堪資教史研究者亦有兩種。

一三 佛教史論 一卷 境野哲著(西紀一九一六年)

日本佛教史之研究 一卷 辻善之助著(西紀一九一九年)

林佛教史學(西紀一九一一年以下刊行)兩雜誌極多可查考。 史上重要問題皆有問詳之考究洵爲研究者必讀之籍,其餘關係論文見於佛教史 前者就教史上各事項搜羅有益之記事後者被時人推爲雄篇凡八百頁於教

其次敍說日本現存各宗之籍亦有可資教史研究者如

一五 佛教十二宗綱要 二卷 小栗栖香頂編(西紀一八八六年)

一六 明治諸宗綱要 一卷 吉谷覺壽著(西紀一八九〇年)

一七 佛教各宗綱要 五卷 佛教各宗協會編(西紀一入九六年)

一入 通俗佛教各宗綱要 一卷 來馬琢道編(西紀一八九九年)

(一八)通俗佛教各宗綱要極平易通行此外古籍有可參用者爲凝然之三國佛法 傳通緣起中下卷等至於根本史料爲僧傳之屬如下數種皆應披閱 宗綱要體裁略與前同(一七)佛教各宗綱要由各宗協議編成記事的確極可依據。 事前編者抖會以原稿託南條文雄譯爲英文藤島了穩譯爲法文云(一六)明治諸 此中(一五)佛教十二宗綱要乃由佛教各宗碩學執筆而小栗栖香頂總纂之。

二〇 日本高僧傳指示抄 一卷 宗性撰一九 日本高僧傳要文抄 三卷 宗性撰

一 南都高僧傳 一卷 著者未詳

二二 元亨釋書 三十卷 師練著

二三 本朝高僧傳 七十五卷 師蠻蓍

二四 續本朝高僧傳 十一卷 竺道契著

傳及日本國史而編輯凡分十傳(卷一至卷十九)一表(卷二十至卷二十六)十志。 教史實撰者費十七年之經營始成爲日本完備僧史之權輿論其體裁乃仿我國僧 之事歷(二二)元亨釋書記載佛教始傳以至元亨年中七百餘年間高僧事蹟及佛 五人傳歷之綱目亦多可貴之資料。二一)南都高僧傳錄行表義淵以下南都古德 宗性所撰始自婆羅門僧正菩提遷那 Bodhisena 至空海宗睿以下數十人記傳要 (卷二十七至卷三十)十傳同於高僧傳之十科凡記四百三十五人一表乃編年紀 文皆抄出此篇頗有已佚之寶貴典據(二〇)日本高僧傳指示抄列記空海以下十 此中前五種皆收入大日本佛教全書(一九)日本高僧傳要文抄爲凝然之師

汎亦可想見此書著者或云係凝然或云係師練今猶無定論古來註此書者頗有多 分十科編纂頗見苦心雖記載有失實處仍不失爲要典(二四)續傳乃補前篇之作。 種(二三)本朝高僧傳爲各種傳記中最巨者記載僧數達一千六百六十人以上類 錄欽明至仲恭帝六百八十餘年間之佛教史實十志爲學修度受寺像等其內容廣 以上各種猶是古籍至於明治年間文運大啓復有一豐富僧傳之刊行

各宗傳記羣書類編材料亦富若爲專門研究皆不可缺也 年初刊閱四年增訂出版更附日本佛家年表各宗系統圖等於卷首愈見完美此外 此書記載亘一千三百餘年人數達六千可謂此界之最大辭書西紀一九〇三

二五 日本佛家人名辭書 一卷 鷲尾順敬編(西紀一九〇七年)

展之一方面且能以異教的見地批判其特點頗可參考也舉其主要典籍如次。 泰西學者關於日本佛教史之著作不多但於一般之記述中每能注意史的發 111 Developments of Japanese Buddhism, by A. Lloyd, Tokyo

- Japan; Its History, Traditions and Religions, by E. Z. Reed, 1880.
- 1 | 八 Religion in Japanese, by C. A. Cobbold, 1894.
- 一九 The Religion of Japan, by W. E. Griffis, 1895.
- 三〇 The Development of Religion in Japan, by G. W. Knox, New York and London, 1907.
- [1] | The Creed of Half Japan, by A. Lloyd, London, 1911.
- Studies in Japanese Buddhism, by A. K. Reischauer, New York,

教尤爲詳細(二八)(二九)俱說日本之宗教後者佛教記事尤多(三〇)簡單而新 敍說日本佛教各宗之發達史實(二七)敍日本之歷史傳說及宗教之各面對於佛 穎(三一) 敍說佛教史實頗該博(三二) 爲較新之著作自佛陀當時思想界敍起至 此中(二六)爲研究日本之雜誌「日本亞細亞學會紀要」第二十二卷之一部

可參考者。 於日本佛教之教義經典及與國民精神之關係莫不詳載此外關於美術之籍亦多

## 第四篇 教理

第一章 教理研究之內容及其次第

之預備蓋藏經者教理所由存應明其組織構成及先後編輯之迹佛傳者記教理之 矣故教理研究應先之藏經佛傳教史等尋討而藏經等研究亦當以教理爲歸趨於 由文字研究勢不可廢訓詁達意二法亦不應偏重但訓詁應有比較的研究爲之依 之見堅不可移故異說叢典註書充棟而教理之茫昧難言如故詎非憾事今謂教理 達意得其大旨然徒拘拘於典籍流弊所至訓詁則望文生義備極穿鑿達意則門戶 是佛教研究略可盡也自來學者研究教理通用訓詁及達意之二法訓詁解釋文句 沿革變遷及相因推衍之途徑使數者皆瞭然則佛教教理之真際得以披露無所惑 原委應明說者之地位及所與時代思想交涉之關係教史者見教理之發展應知其 據譯籍則異譯之比較原典之比較得文句精確之解釋而後訓詁爲無病又達意應 教理研究乃佛教研究之主眼上來論藏經考佛傳究教史皆可謂爲明白教理

得佛教教理其真相矣。 涉種種方面皆當理解而後觀一部大意不致偏失通全體之理論亦端緒可尋如是, 批判或則以當時一般思潮爲批判乃至典籍流傳之地域寫本古今學說之變遷交 由批判的見地盡其運用或則以一部前後所說為批判或則以著作家根本思想為

理解釋堪爲準依故佛教者則真實之教也智慧之教也其內容之切要可見矣。 期佛教則於此指出正道不落兩邊舉凡宇宙緣起之實際人生歸趨之當然無不如 菩提爲至菩提解脫衆德所依所謂淨也一般凡愚不明生死之因果妄有造作感苦 淨因果四字相概佛教興感於生死而說生死輪迴衆苦所集所謂染也佛教期證於 如何程序始合理耶此等問題皆極費討論者今姑摘要言之佛教教理內容可以染 不息佛教則於此開示真相免除執着一般外道不知解脫之因果唐勞邪行出離無 以上略言研究方法顧所謂教理者果有如何內容及種類範圍耶研究者果依 同一染淨因果之理視聞受者悟解淺深而爲說有不同又視解釋者立意所對

即視根器之不同而或示以解脫煩惱生死之道或兼示以菩提度人之道前者但得 是運載之義以喻行事之能有所至此視行者能力如何其行事所至亦異佛之教人, 數說者又依解釋而紛歧其義故範圍難盡也今但可粗分之先有小乘大乘之別乘 緣起說也有種子識緣起說也如說淨因則有真如緣起說也有無漏種緣起說也是 過先後有異根本依據則不容有二但至後世主龍樹說與主無著說者漸各趨極端 然可別之範圍其次大乘之有龍樹無蓍兩家學派也龍樹宏大乘最早宗般若等經 觀其範圍所限不可盡舉如說染因則有業感緣起說也有如來藏緣起說也有受用 對治小乘中執有之見特於諸法實相真空三致意焉其後彌勒無著繼起對治大乘 之果皆隨之不同自佛示教以來行者各爲推闡歧而逾遠佛教教理中遂有二種釐 自利所謂小乘也後者以利他爲自利所謂大乘也二者因行有異所據之境與所獲 而爲說有不同故教理一也前後數千年來展轉流布師資闡揚乃成其多方面之外 派執空之見又宗深密等經舉三性說以明諸法實相故從其說實相言兩家不

女

上有此二種範圍不同耳以上各種皆就印度本土佛教以言至於流傳東土而後佛 響而然於本來佛法爲濫而不純流弊所至亦足以破壞純粹佛法特在已成之教理 此密教之理趣宗極原與顯教不殊特其行法廣取天神等爲主實係受印度教之影 如來所說卽身成佛之教標示真言意存隱括後世更祕其傳授不著典籍所謂密教。 密教之異也依釋迦佛陀之說大小淺深之教依教起行言說顯著所謂顯教依大日 之故推溯二家亦視同異說故大乘教理中又有二種不同之範圍焉又大乘有顯教 而成中觀瑜伽二系中觀爲龍樹論宗瑜伽則無著論宗也古德皆因二家末流分宗 教教理上更有教 (依語言文字之教而得入者) 與宗 (離語言文字直從心思而得 別以及古今各宗各派皆各異其範圍不可殫述 悟者)之別又有權(天台賢首兩宗指他宗而言)與實(天台賢首二宗之自稱)之

係初學之事後者爲各論乃專門之事先槪論而後各論此一切學所同然佛教研究 若夫研究之程序論理以得其大體爲第一步分門專究爲第二步前者爲槪論,

亦不能外抑云概論者舉凡佛教之意義目的分類教理以及典籍傳播等等皆應論 門戶之爭已成歷史上之陳迹今日形勢全非需求各異若復揚其波瀾徒屬無謂故 究佛教固將洞明其全體教理依據其主要精神而以爲適應時代之運用宗派之執 各論之研究專注於各種範圍之教理者不過概論之加詳並非有二事也在今日研 及以爲研究入門之階梯教理既得從各範圍分別之概論亦應綜列其要由此言之 戶之習此則最要之事也 概論研究通達大體誠屬必要而各論研究亦應以充實概論所解爲主不當拘於門

第二章 概論研究之參考書

時研究者喜舉大乘起信論爲入門書論其結構頗有似於概論然而說理渾沌似是 關其說不留餘地亦不得已若日人研究初步讀起信論外並讀原人論以其比較儒 而非易與讀者以錯誤之概念若據爲成見向後研求一切謬解其危險孰甚今人盛 古籍中當於佛教概論之作頗少以其專說教理而常偏於一家見解也我國近

佛教至無著以後推闡極細立說極精而印度大乘學者共同之態度無不能涵容一 爲權說顛倒本末爭執門戶其此爲甚則亦不盡不實之籍也詎足當概論嘗謂印土 切故其極精微之推闡立說實概括自來各家所言無所扞格卽視爲佛教概論之類 佛又於佛教比較深淺各宗歷歷言之頗覺詳盡但作者本欲推崇華嚴視印度大乘 無不可也今於此中得其尤者且二種焉。

- 一 攝大乘論 三卷 無著菩薩造玄奘譯
- 註解比較魏陳隋等異譯字句隔閡大抵可解令人更提倡對勘藏文研究則於學說 淵源原本面目皆可推見尤足盡能事矣但攝大乘論文義猶繁若直捷了當指出佛 說用賴耶緣起思想譯文曲就梵語初學讀者或視爲難途則應考諸世親無性二家 乘而見其不共故從反面觀亦可見小乘教理之一斑此實最適宜之概論矣惟其解 (一)攝大乘論說大乘獨具之教理行果要言不繁又極完備其爲說皆正對小 一 瑜伽師地論菩薩地真實品 二卷 彌勒菩薩說無著述玄奘譯

白尤可作槪論觀也以上二種皆是論至所本佛說之經則爲下列一種。 據以設施者有是理卽應有是行卽大乘小乘之行故是篇所舉佛教宗旨最直捷明 教全體之宗旨者則惟(二)瑜伽師地論中真實品所謂真實指道理而言即佛教依

三 解深密經 五卷 唐玄奘譯

此亦堪作佛教概論讀。

得一然多可備查考約略舉之如次。 至於晚近東西洋學者研究佛教多喜仿其他學術之例製作概論雖佳構十不

四 佛教或問 一卷 齋藤聞精著(西紀一八八九年)

五 佛教一貫論 一卷 村上專精著(西紀一八九〇年)

六 佛教大綱 一卷 村上專精著(西紀一九一四年)

八 佛教統一論 三卷 村上專精著(西紀一九○一至○五年)七 大乘佛教百話 一卷 加藤咄堂著(西紀一九○○年)

佛牧开完去

九 大乘佛教大綱 一卷 加藤咄堂著(西紀一九〇三年)

- 一〇 日本佛教哲學 一卷 小野藤太著(西紀一九〇三年)
- 一 大乘哲學 一卷 井上圓了著
- 二 通俗講話佛教要義 一卷 加藤咄堂著(西紀一九〇五年)
- 一三 佛教原論 一卷 釋雲照著(西紀一九〇五年)
- 一四 佛教哲學汎論 一卷 石原即聞著(西紀一九〇五年)
- 一五 佛教概論 一卷 村上專精著(西紀一九〇九年)
- 一六 佛教學概論 一卷 齋藤唯信著(西紀一九〇七年)
- 一七 佛教哲學新論 一卷 紹慶密應著(西紀一九〇八年)
- 一九 佛教概論 一卷 高木俊一著(西紀一九一六年)
- 二〇 佛教概論 一卷 加藤咄堂著(西紀一九一七年)

- 一一 佛教概論 一卷 佐佐木月樵著(西紀一九一七年)
- 一二一佛教/新研究 一卷 上宮教會著(西紀一九一八年)
- 二三 佛教概論 一卷 金子大榮著(西紀一九一九年)
- 二四 佛教概論 一卷 妻子直良著(西紀一九二三年)

之教理而作(八)佛教大綱與(四)相同解說簡明而得要(七)(九)兩種皆就大乘 所表見通部分五大篇卽大綱原理佛陀教系實踐之五者合而通觀佛教全體庶乎 佛教之名目要義等平易解說(八)佛教統一論依著者自敍此作爲其畢生之志願 生活二諦相資皆簡潔解釋當時實爲良著(五)佛教一貫論係爲統一佛教各方面 論蜂起反對者目爲破壞贊同者以爲刷新今日可見之評論集猶有水月菴氏之批 得教理之統一,其論說之入微與批判之犀利實足使自來教學根本顚覆故一時評 評全集江村秀山氏之始評伊藤哲英氏之評論等數種可見當時影響學界之一斑。 此中(四)佛教或問用問答體分十項敍說從佛教之目的轉迷開悟至教徒之

惜著者僅成前三篇至今未完卷或者自覺有不滿之點故默爾而息數(一〇)日本 佛教哲學通部五篇先說哲學宗教之定義次說佛教次亘三國敍教理發展之歷史 後改版刊行即題爲佛教哲學我國現有譯本(一一)大乘哲學敍述大乘教理並於 次述各宗判教及佛教一貫之要義而後分舉各宗之綱要以其搜羅宏富頗可參考 全書之一與前日本佛教哲學體裁大同(一五)佛教概論詳說一般教理頗能得教 教一貫論乃遍佛教全體以說其原理特色者(一四)佛教哲學汎論係博文館百科 大乘佛說與非佛說辨析甚詳(一二)佛教要義乃通俗之作(一三)佛教原論似佛 理之核心(一六)佛教學概論說佛教各方面頗盡先說佛教體系有實相論緣起論 之二面再列舉諸說廣引經論解之故專門研究亦可取以參考(一七)佛教哲學新 惜多錯誤(一八)日本佛教爲概論日本佛教之作(一九)佛教概論爲此類書中較 論乃從哲學研究之分類以解佛教教理者大體分認識論與形而上學論議論極繁, 住之作非但教理網羅詳盡並注重實踐方面最爲特色 (二〇) 佛教概論甚平易

容較貧弱而不完全。 次開顯依佛之教佛陀即教成佛之教由以見佛教教理之一斑(二四)佛教概論內 就各宗爲通俗解說(二三)佛教槪論體裁亦特別分教相學教理學修道學三篇依 文之間時引故事等以爲點綴頗饒興味(二二)佛教,新研究乃由教界知名之士 (二一)佛教概論體裁頗別致卽以佛教爲宗教而注意吾人如何得以接觸之故行

此外有特殊範圍之通論數種亦可參考。

二五 根本佛教 一卷 姊崎正治著(西紀一九一〇年)

二六 根本佛教講話 一卷 保版玉泉著(西紀一九一八年)

二七 原始佛教思想論 一卷 木村泰賢著(西紀一九二二年)

典以爲依據期能發揮佛陀設教之本意其說四諦教理極爲詳盡蓋四諦爲原始佛 教之主要組織也(二六)根本佛教講話以通俗爲主眼(二七)原始佛教思想論爲 右三種皆專究原始佛教者(二五)根本佛教比較巴利及我國譯本阿含等教

於通論各宗得其大要莫如凝然之八宗綱要鈔今我國亦有翻刊本。 後起之秀亦以四諦之組織條貫一切原始教典頗能表出最初佛教思想之如何至

教一方面今舉其可讀者數種如次。 其次泰西作者概論佛教多據南方巴利語教典爲材料故所著書偏於原始佛

- 1 |入 Manual of Indian Buddhism, by H. Kern, Strassburg, 1896.
- 一九 Essence of Buddhism, by Lakshmi Narasu, 1907.
- 11 O Buddhism, by T. W. Rhys Davids, London, 1899.

此籍立花俊道亦翻爲日文題佛教/要諦(三〇)以原始佛教爲中心敍述教理頗 可供參考之用 晰亦涉及佛傳等如前已述此外如哈豆氏之著作 A Manual of Buddhism 等亦 大綱可參閱(二九)體例略同而科學的精神特著蓋作者爲科學家也歐人頗重視 此中(二八)範圍頗廣論及佛傳教史等題日人立花俊道譯爲ケルン氏佛教

依據之宗典入宗綱要等皆載之但研究次第則有俟專門家之指導今亦略之。 佛教各部分之研究屬於專門汽圍其參考書殆不勝列舉今姑從略又各宗所

第三章 參考之辭書

書之屬我國舊時早有其例列之如左。 學等皆是歐西學者研究佛教類能應用此種種學識其著述甚繁今不具舉至於辭 知識一方叉須得該博辭書之參考。所謂補助學科者如考古學歷史學地理學言語 佛教之傳播旣久派別又繁故研究欲其周盡精密一方須有種種補助學科之

- 一 經律異相 五十卷 梁僧旻寶唱等集
- 二 諸經要集 二十卷 唐道世集
- 三 法苑珠林 一百卷 唐道世撰
- 四 翻譯名義集 二十卷 宋法雲編

五 釋氏要覽 三卷 宋道誠撰

牧 开 尼 去

六 大明三藏法數 五十卷 明一如等集

七 教乘法數 四十卷 明圓瀞集

頗便。(三)法苑珠林集前二種之成極其精詳宛有佛教百科辭書之觀(四)翻譯名 矣(六)三藏法數(七)教乘法數皆依數字排列佛典中各種類名檢查尚便但搜集 加以解說應用亦廣日人以與諸乘法數翻譯名義集合編爲佛學三書可見其重要 義集類編梵語名義自昔用爲辭書頗稱便利(五)釋氏要覽集佛典中名目故事等 覽者易了由此可見其體例(二)諸經要集乃仿前書之作廣採經律類纂要文檢尋 此中(一)經律異相爲此等類書之創作前序云鈔經律要事皆使以類相從令

法途至減其效用晚近東西學者競爲佛教辭書頗有可稱者舉其要著如次。 以上各種皆具辭書之性質或備主要資料而無現代科學之思想編纂頗不得

入 梵語字典(枳橘易土集) 一卷 慧晃撰(西紀一九〇五年刊)

九 佛教大辭典 三卷 望月信序編(西紀一九〇九至一六年刊)

- 一○ 佛教辭典 一卷 浩浩洞編(西紀一九〇九年刊)
- 一一 佛教辭林 一卷 藤井宣正編(西紀一九一二年刊)
- 一二 佛教大辭彙 二卷 佛教大學編(西紀一九一四至一六年刊)
- 梵漢對譯佛教辭典 一卷 荻原雲來譯(西紀一九一五年刊)
- 梵藏漢和四譯對校翻譯名義大集 一卷 榊亮三郎譯(西紀一 九一六年刊)
- 五 佛教大辭典 一卷 織田得能著(西紀一九一七年刊)
- 1 1 Handbook of Chinese Buddhism, by E. J. Eitel, Tokyo, 1904,

音義徵引註疏故釋義精當遠在我國翻譯名義集之上著者係真言宗學僧時代未 詳後葛城慈雲比丘收輯於梵學津梁中明治三十八年更**名**梵語字典刊單行本學 此中(八) 梵語字典摘取經論中梵語名辭依日本五十音順序排列解釋參酌

於未完殊可憾也(一二)(一五)俱屬一類(一二)佛教大辭彙爲本願寺紀念祖忌 但刊者以事故蹉跎七年之間僅出二卷約一千頁復出附卷大年表一册但本文終 者便之(九)佛教大辭典編者以大規模計畫編纂當時猶無此類書籍屬望者頗多 百頁可稱佛教綜合辭書之代表卽於教理歷史等方面而外並注意佛教實現於社 之故命佛教大學編纂此作規模旣大費用亦繁成績較前遠勝本文三卷約四千五 高楠順次郎等盡力得完成出版此編解釋的確且指出典據極便參考惜其失於簡 會之各事項故極其精詳也(一五)佛教大辭典著者多年從事於此終以身殉後由 引用法華經新註等入書編者亦未竟事而長逝後島地大等氏補校刊行頗便初學 輯於小册中有豐富之內容(一一)佛教辭林以解釋日本文學中所見之佛語爲主 單最近我國有編譯本所謂佛學大辭典也(一〇)佛教辭典以普通辭書之體例編。 備耳(一六)亦稱梵漢辭典其內容已見前述 (一三)(一四)俱為梵藏對照之佛教名辭集 Mahāvyutpatti 譯本惟(一四)尤完

其次關於一宗一派之專門辭書亦有數種。

一七 禪林象器箋 一卷 道忠撰(西紀一九〇九年)

一八 秘密辭林 一卷 富田斆純撰(西紀一九一一年)

真宗故事成語辭典 一卷 沼法量小塚義國共編(西紀一九一

〇 禪學辭典 一卷 神保如天安藤文英共編(西紀一九一五年)

一一 禪宗辭典 一卷 山田孝道著(西紀一九一五年)

二二 本化聖典大辭林 三卷 田中智學主編(西紀一九二〇年)

禪家所用名目皆類聚解釋一一示其典據古來但有寫本近始刊行(一八)秘密辭 林於自來視爲祕密之真言教義一一舉出解釋爲研究者必要之籍(一九)至(二 一)皆分宗辭典最後(二二一)本化聖典大辭林則日蓮教義所不可缺者一切解釋 此中(一七)禪林象器箋爲德川時代中葉臨濟學僧道忠所編原本二十卷凡

Ŧ

亦均帶此宗之色彩也凡辭書集各面之事實而出一家解釋每有此弊研究者不可

不知。

佛教研究法終

d

Library of Studies in Buddhism
GUIDE TO THE STUDY OF BUDDHISM

By

LÜ CHÊNG

1st ed., Nov., 1926

Price: \$0.80, postage extra

THE COMMERCIAL PRESS, LIMITED

SHANGHAI, CHINA

ALL RIGHTS RESERVED

六四四和